# בית ועד לחכמים עיהייק ירושלים תובבייא

בית מדרש תפארת גדליהו

מאנסי ניו יורק יצ"ו Adopt-a-Kollel

AN INTERNATIONAL RELIEF RESPONSE





## גליון חג מיוחד לכבוד חג השבועות - ב

| 1  | דין קריאה בתורה ובכוחות                           |
|----|---------------------------------------------------|
| 2  | זמן מתן תורתינוזמן מתן תורתינו                    |
| 3  | בדין שאילת שלום דתלמיד לרב                        |
| 3  | גדר ברכת התורה                                    |
| 4  | ״הנה דם הברית אשר כרת ה׳ עמכם״                    |
| 5  | בדין ברכה ראשונה ואחרונה בשותה כמה כוסות במשך זמן |
| 7  | כתר תורה גדול מכתר כהונה ומלכות                   |
| 8  | העומדים בבית ה׳ בלילות                            |
| 8  | בענין אכילת מנחת שתי הלחם                         |
| 9  | משכנו של תלמיד חכם – בית המקדש?                   |
| 10 | בגדר לימוד תורה דיחיד ולימוד תורה דרבים           |
| 10 | בדבר המנהג לעמוד בשעת קריאת עשרת הדברות           |
| 11 | מניחים חיי עולם ועוסקים בחיי שעה                  |
| 12 | בלאו דלא תדרוש בעמון ומואב – מגילת רות            |
| 12 | ולא קם כמשה                                       |
|    |                                                   |

--

#### הרב יצחק רובניץ

#### דין קריאה בתורה ובלוחות

בקריאת עשרת הדברות מצינו שני מנהגים. מנהג אשכנז לקרות בשבועות בטעם העליון ואילו בפי יתרו ובפי ואתחנן קורין בטעם התחתון. וזה מבואר בחזקוני פי יתרו ובביה"ל ס"ו תצד. ואלו מנהג ספרד הוא דלעולם קורין הדברות בטעם העליון.

וצ"ב מנהג אשכנז מ"ש דבכל השנה קורין בטעם התחתון משבועות שקורין בטעם העליון. והנה עיקר החילוק בין טעם עליון לטעם תחתון הוא דאלו טעם עליון מחלק את הלוחות לעשרה דברות כל דיבור פסוק בפני עצמו ואלו טעם תחתון מתחלק בחילוקין של פסוקים כמו שאר פסוקי התורה שניתנו במסורת. ומעתה נראה דבכל השנה קורין את עשרת הדברות כדין קריאת התורה של כל השנה כולה ונמסרה במסורת לחלקו

לפי פסוקים כמבואר בגמי מגילה דף ג. ויקראו בספר תורת האלוקים מפורש ושום שכל אבינו במקרא. ודרשינן בגמי שום שכל אלו הפסוקים.

אולם בשבועות דין הקריאה בלוחות הוא קריאה בפני עצמו דקורא אותם בטעם בתורת דברים שבלוחות כשעת נתינתם. ובזה צריך לקרא אותם בטעם העליון שמחלקן לעשרה דברות כמו שניתנו בסיני ונכתבו בלוחות עצמן. והטעם בזה הוא ע"פ הילקוט בשם הפסיקתא דרב כהנא על הפסוק בחודש השלישי. אמר הקב"ה לישראל בני הוי קוראין את הפרשה הזאת בכל שנה ושנה ואני מעלה עליהם כאילו אתם עומדים לפני הר סיני ומקבלים את התורה אימתי בחודש השלישי ע"כ הרי דהקריאה הוי כנתינה וקבלה דהר סיני והנתינה ניתנה באופן שכל דיבור בפני עצמו.

והנה בגמי שבת קכט: מבואר דאין מקיזין דם בערב עצרת משום סכנה. משום דנפיק זיקא ושמיה טבוח דאילו לא קבלו ישראל תורה הוה טבח

להו לבשרייהו ולדמייהו. ונפסק כן להלכה ברמייא סייו תסייח סעיי יי. וצייע הרי הסכנה היי משום דאילו לא קבלו ישראל את התורה אז ומה שייך לזמנינו. אשר מבואר מזה דבכל חג שבועות איכא קבלת תורה ואיכא סכנה. ולפי הנייל קריאת הלוחות הוי כעין נתינת התורה וקבלתה.

והנה בפרשת יתרו הטעמים הם בטעם התחתון ובפרשת ואתחנן הם בטעם העליון. וצייב דזה לא כמנהג אשכנז שבשאר ימות השנה הוא טעם התחתון בב' הפרשיות ולא כמנהג ספרד שקורין בטעם העליון.

והנראה דהרמב״ם בהלכות חגיגה פ״ג הל״ה כתב שבהקהל קורין ספר דברים וז״ל וגרים שאין מכירין חייבין להכין ליבם ולהקשיב אזנם לשמוע באימה ויראה וגילה ברעדה כיום שניתנה בו בסיני. ובסוף ההלכה כתב ויראה עצמו כאילו עתה נצטוה בה ומפי הגבורה שומעה. אשר לפ״ז נראה דהקריאה בהקהל הוי קריאה בטעם העליון כשעת נתינתה, כל דיבור בפני עצמו כנ״ל. ולפ״ז מה דבפרשת ואתחנן הטעמים הם בטעם העליון קאי אפרשת ואתחנן שקורין בהקהל, ולא בשאר ימות השנה. ואף אם נימא דאין לתלות טעם נסתר במה שמובא בחומשים הדברים כשלעצמם נכונים הם שבפרשת הקהל קראו בטעם העליון כבשבועות כנ״ל.

בספר לקוטי הגרי״ז מובא בשם ת״ח אחד דאמר למרן הגרי״ז זצ״ל לבאר הא דקורין בשבועות בטעם העליון עפי״מ דאיתא בברכות ה. א״ר לוי בר חמא אמר רשב״ל מאי דכתיב ואתנה לך את לוחות האבן והתורה ומצוה אשר כתבתי להורותם. שמות כ״ד. לוחות אלו עשרת הדברות תורה זו מקרא. וב״ וקשה הרי מכיון שתורה זה מקרא ועשרת הדברות נכלל בשאר התורה. א״כ כבר נאמר נתינה גם על עשרת הדברות ולמה נתחדש נתינה בפנ״ע בלוחות וביאר בזה דחוץ מהא דניתנה כל התורה בדקדוקי׳ ופיסוק טעמים אחרות בפיסוק טעמים אחרות והוט העליון, ע״כ.

ונראה להוסיף דהא דכתיב ואתן לך את לוחות האבן, והתורה והמצוה אשר כתבתי להורותם הפיי הוא אשר כתבתי יחזור על הלוחות. ולהורותם קאי על התורה והמצוה.

אומנם רש״י בחומש כתב כל תרי״ג מצוות בכלל עשרת הדברות ורבינו סעדי׳ פירש באזהרות שיסד לכל דבור ודבור מצוות התלויות בו. וכתב הרמב״ן דרש״י ביאר אשר כתבתי בתוך הלוחות האבנים להורותם. שכל התרי״ג מצוות בתוך עשרת הדברות.

ונראה לבאר מה דכתב הרסייג ועוד ראשונים לבאר בכל דיבור היכן תריייג מצוות נאמרו בהם. ולמאי נפיימ בזה. עייפ מה דמבואר בירושלמי פייד ממגילה הייא רי שמואל חמא חד בר נש קאים מתרגם סמיך לעמודא אייל אסור כשם שניתנה באימה וביראה כך צריכים לנהוג בה באימה וביראה וכני

וכן קאי מתרגם ולא מקים בר נש תחתוחי א״ל אסור כשם שניתנה ע״י סרסור כך אנו צריכין לנהוג בה ע״י סרסור. וכן הוא בגמ׳ ברכות כד. לענין דבעל קרי אסור בתורה מדכתיב והודעת לבניך ולבני בניך יום אשר עמדת לפני ד׳ אלקיך בחורב מה להלך באימה ביראה וברתת ובז׳ע הרי נדרש על הודעתם לבניך שתהא באופן כיום אשר עמדת כנתינתה. נמצא דאיכא דין ללמוד כסדר נתינתם ולכן כפי סדר נתינתה של לוחות הוי לוחות ותרי״ג מצוות המרומזות בהם סדרו הראשונים לכל דבור ודבור ענין התרי״ג כי כך הוא סדר לימוד הלוחות כנתינתה לוחות התורה והמצוות אשר כתבתי בלוחות להורותם. נמצא דאיכא חיוב קריאה של לוחות בטעם העליון וסדר לימוד של לוחות להראות כל מצוה מתרי״ג היכן היא כתובה בכל דיבור.

עיין תוספו׳ חגיגה טו. דרבי אליעזר ורבי יהושע היו לומדים וחוזרים מתורה לנביאים ומנביאים לכתובים והיו הדברים שמחים כנתינתם מסיני. עי״ש דאם לומדים כסדר נתינתם אז הדברים שמחים שכך הוא דינם של הדברים שיהיו כנתינתן.

#### גמ׳ ברכות ה׳. ואתנה לך את לוחות האבן התורה והמצוה וכו׳.

תורה זה מקרא. וברשיי, מקרא שמצוה לקרא בתורה. ובגמי דף יג. ובמגילה יז עייב תורה בלהייק נאמרה. ביאר רשייי שניתנה לקרות בלהייק. המבואר ברשייי דהא דתורה נקראת מקרא דדינה בקריאה.

ועוד נאמר קריאה בלה״ק. ובשטמ״ק בשם הר״א אב״ד ובמאירי דאינו יוצא ידי חובה של והגית בו יום ולילה אלא בלה״ק ובודאי שידי חובת לימוד ושינון יוצא ובהרהור ג״כ יוצא חובת שינון שאין תורת לשון בהרהור.

עיין בב״י סי׳ סי׳א שכתב בשם הרד״ק והרבינו יונה. שהקורא בתורה צריך לדקדק שיהי׳ למודו תם כמו בק״ש. ואינו דין רק בק״ש אלא דמה דהק״ש בעינן למדו תם הוא משום ת״ת שמקיים בק״ש. ומקורם הוא לכאורה מהגמ׳ ברכות ט״ו ע״ב. תניא ר׳ עובדי׳ קמיה דרבא ולמדתם שיהא למודך תם שיתן ריוח בין הדברים עני רבא בתריה על לבבך על לבבכם. הרי דילפינן בק״ש שיתן ריוח בין הדברים מהפסוק ולמדתם שיהי׳ לימודך תם דהוה דין בלמוד וביותר האי קרא נאמר בפרשה שני׳, והרבה מן הראשונים סוברים דרק פרשה ראשונה היא מדאורייתא. ובע״כ דהוי דין כללי בלימוד תורה. המבואר דאיכא תורת קריאה לתורה שבכתב מלבד דין לימוד.

עיין בטור סיי סייא בשם רי יונה דצריך לקרא קייש בטעמים. ונראה הביאור כנייל דאיכא תורת קריאה ובטעמים.

ובבייי סיי מייט בשם הכולבו סיי ייג שתורה שבכתב אי אתה רשאי לאומרה בעייפ הוא דוקא בקורא בטעמים וההסבר כנייל.

ובסמ"ג וביראים הלי מגילה מבואר דהקורא מגילה בע"פ לא יצא משום דברים שבכתב לא נאמרים בע"פ ובע"כ כנ"ל שכך דינם בקריאה ומתוך הכתב. ובזה מתבאר דברי התוספו' ברכות כ' ע"ב דבתורה איכא דין שומע כעונה כמבואר בסוגיא שבעל קרי הי' אסור במתן תורה משום דהוה כעונה וצ"ע מה שייך שומע כעונה וכי יש דין קריאה בתורה הא כל חיובה חובת לימוד להנ"ל אתי שפיר.



### הרב אברהם סומפוליסקי

#### זמן מתן תורתינו

הנה בגמי שבת נתבאר דאיכא פלוגתא בין רי יוסי לחכמים אי מתן תורה בבזי בחודש או בוי בו. ובסוגיית הגמי ביאר רבא פלוגתתם דשוים תרוויהו דבשבת ניתנה תורה כי פליגי אי ר״ח סיון ביום ראשון או ביום שני ומתחילה ס״ל דהפלוגתא היא בניסן דהאי שתא אי הוי ביום חמישי ואז ר״ח סיון ביום ראשון או דניסן הוי ביום שישי ואז ר״ח סיון ביום ביום ביום רצמי דרבנן מצו למימר דניסן הוי ביום חמישי אלא דעברוהו לאייר ולכן ר״ח סיון ביום שני,

והנה לפי״ז אישתכח דלר׳ יוסי דס״ל דבחמישי הוי ניסן א״כ עברו חמישים ואחד יום מפסח שהיה ביום חמישי לשבועות דהוי בשבת וא״כ עצרת אינו יום מתן תורה וקשה אמאי מצלינן ביומא דעצרתא זמן מתן תורתינו כן הקשה המג״א. ועי׳ במהרש״א כאן דתי׳ דכיון דביום החמישים אז נשלם ההכנה לתורה שפיר איקרי זמן מתן תורתינו. אך קשה עוד מגמ׳ פסחים דאמר רב יוסף הכל מודים בעצרת דבעינן נמי לכם מ״ט יום שניתנה בו תורה לישראל.

אך הנה כד מעיינת בה הנה למעשה לא משכח״ל כלל לחד מהתנאים בברייתות שהובאו בגמי דס״ל דמתן תורה חמישים ואחד יום לאחר יציא״מ, דהנה הברייתא דהובא בגמ׳ דס״ל דניסן ופסח דהאי שתא בחמישי הוא במכילתא ושם איתא להדיא דבשישי ניתנה תורה וצי״ע. [וכ״ה בפרקי דר״א דבחמישי יצאו ובשישי נתנה תורה] ורק הברייתא דסד״ע שהובא בגמ׳ דבשישי יצאו ממצרים אמרה שם דמתן תורה הוי בשבת וא״כ אישתכח דלכלהו ברייתות מתן תורה ביום החמישים ולא מצינו לאחד מן התנאים שס״ל דיציא״מ ביום חמישי ומתן תורה בשבת ולכן ס״ל לרב יוסף בפסחים דשפיר אית לן למימר דגם ר׳ יוסי אית ליה האי כללא אלא דס״ל דחסרוה לניסן דהא שתא ואדרבה כ״ש אית לן לומר דלר׳ יוסי חסרוה לניסן מלומר דלרבנן עברוה לאייר שהרי באותה שנה ע״כ דהוו טפי חסירים כמבואר למסקנת הגמ׳ [וכמשנ״ת במק״א טעמו של דבר.¹]

וגם דברי רבא בשבת לא סתירה לזה כלל, שעיקר תורף דברי רבא לא אתי אלא אתי לפרש פלוגתא דר"י ורבנן דנחלקו אי בו' בחודש ניתנה תורה או בז' בחודש ואתי לפרש דלא תימא דנחלקו מתי נתנה תורה דלר' יוסי נתנה בשבת ולרבנן נתנה יום קודם לכן בשישי כדס"ל להמכילתא, אלא דגם רבנן מצי למימר דניתנה בשבת מגזרה שוה וכהסד"ע, אלא דרבנן ס"ל

--------ויעוּדם ==========================

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> עני בחוברת מניסן משייש מהמדיית דיום לידת יצחק היה ביום רייח ניסן דחמה דייקא שהיה ביום ראשון. ועייע במק"א שכי דהקמת המשכן והשראת שכינה בו בעי למהוי שהיה ביום ראשון. ועייע במק"א שכי דהקמת המשכן והשראת מיסן דהוא חמישים יום קודם העשרים באייר שבו נעלה המשכן לראשונה ונסעו מהר סיני דנשלמה בכי באייר שנת חמה תמימה למתן תורה וכד"א רב לכם שבת בהר

דרייח סיון היה ביום שני<sup>2</sup> וריי סייל דרייח היה ביום ראשון, אבל היאך רייח סיון ביום ראשון לא נתפרש בדברי רבא. ואיהיינ דבתחילת הסוגיא דאייתי ברייתא דניסן ופסח בחמישי והוה סייל השתא בגמי דכוייע היא, מקודם דידעינן דאיכא פלוגתא גבי פסח מתי הוה, אייכ, עייכ דהפלוגתא דרבנן וריי היא אם עברוה לניסן או לאו אבל במסקנא דסוגיין שהביא ברייתא דפסח בשישי וזו לכהייפ דעת רבנן וכמייש בגמי, אייכ, שוב יתכן לומר דאדרבה גם ריי מודה דבשישי הוי פסח <sup>3</sup> אלא דסייל חסרוה לניסן וכמיש בגמי דהאי שתא שנה חסרה הייתה וקייל<sup>4</sup>.

ויש להוכיח ככל החזיון הזה דהכי נקטינן בדעת רייי שהרי אנן עבדינן את שלושת ימי ההגבלה דרייי קודם חמישים יום וזהו לכאוי דלא כמאן עייכ דנקטינן דלרייי הוו שלושת ימי הגבלה קודם לחמישים יום אלא טעמיה דרי יוסי משום דחסרוה לניסן.

וההכרח לר' יוסי למימר דר״ח סיון ביום ראשון נראה דהוא משום דס״ל דבחמישה עשר יום באייר שהגיעו לאלוש וכלה החררה שהביאו ממצרים זה היה בשבת, שהרי אח״ז ירד המן ששה ימים כדמשמע קראי ששת ימים תלקטוהו וא״כ ר״ח אייר הוי נמי ביום שבת ור״ח סיון ביום ראשון ומינה דחסרוה לניסן שהרי יצאו בשישי כמ״ש בסד״ע.

אבל רבנן סייל דבאו לאלוש ביום ראשון והמן ירד ביום שני וקרא דששת ימים תלקטוהו הוא עם היום שלהדבור של ירידת המן וכמייש בהגר"א בסדייע. ולכן שפיר סייל מתקיים דניסן מלא. אבל תרוויהו גם ר' יוסי סייל דריית ניסן ויציא"מ ביום שישי.רק סייל דחסרוה לניסן כדאיתא בגמי דעבוד טפי חסירים בהאי שתא. [ורבנן סייל דאע"ג דהאי שתא עבוד כמה חסרים סייל דניסן הוי מלא וכסיון דהאי שתא דהוה נמי מלא מדירד משה בי"ז בתמוז.]

והנראה בעזה"י לסדר המקראות לרבנן כמין חומר דהרי ביום א' נאמר להם שירד המן וביום ב' ירד המן בראשונה ואמרו מן הוא ואז אמר להו משה שלא ישאירו מזה עד בוקר ואח"כ כתיב שלמחרת היינו ביום השלישי השאירו מזה עד בוקר ואח"כ כתיב וילקטו בבוקר השלישי השאירו מהעם ויקצף משה וכו' ואח"כ כתיב וילקטו בבוקר בבוקר הינו שני בקרים רביעי וחמישי, [וכדמצינו במדר"ת על נדבת המשכן דר' יהודה ור"נ אמרו תרוייהו דהביאו נדבה שני ימים שנאמר והם הביאו נדבה בבוקר בבוקר.] ומיד לאחמ"כ כתיב ויהי ביום השישי לקטו לחם משנה, וא"כ אישתכח דיום השישי היינו שישי לדיבור שהיה ביום ראשון בחמישה עשר לאייר וכמשנ"ת בהגר"א שם.

## הרב אריה גוטמן

## בדין שאילת שלום דתלמיד לרב

--

בשוייע יוייד סימן רמבי סטייז: יילא יתן שלום לרבו ולא יחזיר לו שלום כדרך שאר העם, אלא שוחה לפניו ואומר לו ביראה ובכבוד: (שלום עליך רבייי. רעייא בהגהותיו מביא שבגמי בבייק עגי עייב מבואר שהשאלה היא ישלום עליך רבי ומורי, וברמביים הלכות תיית פייה הייה כתב ישלום עליך רביי, וכתב רעיא שאולי היה לרמביים גירסא אחרת, וחידוש שלא העירו מזה האחרונים. וכבר הביאו דהראייש בבייק גורס כן (יעו"ש בפלפולא חריפתא), ומרשיי שבועות לבי עייא ורשיי ותוסי נזיר כבי עייב. יעויין בביאור הגרייא סייק לזי שהביא לדברי רשיי הנייל. ויש להוסיף עוד לדברי רשיי ברכות כזי עייב.

ויש לתמוה על רעק״א מדוע לא מוכיח מברכות דף גי ע״א שהשיעור הוא שלום עליך רביי, דהנה הט״ז ס״ק ה׳ כאן כתב שהטעם שכשרבו נותן לו שלום משיב הוא לו ישלום עליך רבי ומורי׳, היינו משום שכל שמשיב שלום דרכו להוסיף קצת. ומציין רעק״א לדברי הגמ׳ ברכות ג׳ ע״א שלום דרכו להוסיף קצת. ומציין רעק״א לדברי הגמ׳ ברכות לו עליך ״לאחר שסיימתי תפלתי אמר לי שלום עליך רבי, והחזרתי לו שלום עליך רבי ומורי״, הרי שבהשבת שלום מוסיפים קצת, הרי חזינן מדברי הגמ׳ הנ״ל ששאלת התלמיד היא שלום עליך רבי ולא רבי ומורי, ומדוע לא מייתי רעק״א דחזינן משם שהשאלה היא בלא תיבת ימורי׳.

ונראה דהתם לא הוי שאילת תלמיד לרב, אלא רב לתלמיד, שהרי השואל היה אליהו הנביא, וקא"ל ירביי, לא משום שאילת תלמיד לרב, דבתלמיד לרב שפיר אפשר לומר שצ"ל רבי ומורי, והא דקאמר ליה אליהו ירביי היינו סתם דרך כבוד, אלא שא"כ צ"ב האיך מוכיח הגרעק"א מהתם כהט"ז דצריך המשיב להוסיף קצת, דלמא אין צריך להוסיף, ומה שרי יוסי השיב לו ישלום עליך רבי ומוריי היינו משום דכך היא שאילת תלמיד לרב בדי תיבות. ואם נימא ששאלת אליהו לרי יוסי הוה כשאלת תלמיד לרב וא"כ שפיר מוכח שכשמשיבים צריך להוסיף מעט, הרי א"כ גם חזינן מהגמי הנ"ל דשאילת תלמיד לרב היא בג' תיבות, ומדוע הגרעק"א לא מייתי דמוכח מגמי זו כדברי הרמב"ם דסגי בג' תיבות.

ונראה דמהא דאליהו קא״ל שלום עליך רבי ליכא ראיה ששיעור השאילת שלום דתלמיד לרב הוא ג׳ תיבות, דיש לומר דהשיעור הוא ד׳ תיבות, ומה שאליהו קא״ל ׳רבי׳ ולא קא״ל סתם ׳שלום עליד׳, היינו משום דהחשיבו לת״ח שמכבדים זה את זה, ולא הוה לא רבו ולא תלמידו, וכן ר׳ יוסי כלפיו, וא״כ אי לאו דצריך המשיב להוסיף קצת יכל ר׳ יוסי לומר שלום עליך רבי, ומדהוסיף מורי, חזינן דצריך להוסיף קצת.

ותנה במשנת יעקב הקשה האיך מוכחינן מהא דברכות דאם רבו שאל בשלומו הוא משיב לו ישלום עליך רבי ומוריי, הרי רבו שואל לו בסתמא שלום עליך (יעויין רשייי ברכות כזי עייב), ואייכ התוספת בכהייג יש לומר שהיא ישלום עליך רביי וסגי בזה, ואין צריך להוסיף גם מורי. והא דבברכות ג' עייא קאייל ר' יוסי ירבי ומוריי היינו משום דאליהו קאייל ירביי, אייכ בלא תוספת ימוריי לא מיחשיב תוספת, אבל כשאמר לו רק שלום עליך צייב מנייל דצריך להוסיף ירבי ומוריי ולא סגי ב'רביי בלבד.

ונראה דלמבואר הא דאליהו קא״ל ישלום עליך רבי׳ כי החשיבו ת״ח (שבבבל עומדים זה מפני זה ספ״ב דב״מ). ואין אומרים סתם שלום עליך (שבבבל עומדים זה מפני זה ספ״ב דב״מ). ואין אומרים סתם שלום עליך אלא בתוספת כבוד, ור׳ יוסי השיב לו ישלום עליך רבי ומורי׳ משום תוספת כבוד שמוסיפים כשמשיבים, וא״כ בתלמיד לרבו שגם אם היה מתחיל הוא לשאול בשלום רבו היה צ״ל ישלום עליך רבי׳, א״כ גם אם התחיל רבו לשאול בשלומו ואמר לו ישלום עליך׳ לא סגי שישיב ויאמר שלום עליך רבי׳, כי רבי הוא היה צ״ל גם אם הוא היה מתחיל לשאול בשלום רבו, וא״כ אין כאן שום תוספת כבוד בזה שמוסיף תיבת רבי, כי לעולם צריך לומר לרבו כך, והתוספת היא רק כשמוסיף על תיבת ירבי׳ תיבת ימורי׳.

וכמדומה שבזה נבוא להבין את דברי הגרייא בסייק לחי שכותב שהמקור להא דהמשיב צריך להוסיף ולומר ירבי ומוריי, הוא מהא דסנהדרין צחי עייא דריבייל קאמר למשיח שלום עליך רבי ומורי ואיהו קאמר ליה שלום עליך בר ליואי והדברים צריכים עיון האיך קא מייתי מהתם שצריך להוסיף הרי התם המשיב השיב פחות מהשואל. והוקשה כן למגיה על הגרייא בכותבו סנהדרין צחי עייא וצייע וכמדומה שלדברינו כוונת הגרייא ברורה, והוא דאין הכוונה שהמשיב צריך להוסיף יותר תיבות ויותר מילות כבוד מהשואל, אלא הכונה היא שהמשיב צריך להשיב ביותר תיבות כבוד מאשר היה צ"ל אם היה הוא המתחיל בשאלה ולכן בהא דריבייל ומשיח, אם המשיח היה מתחיל בשאלה היה צייל רק שלום עליך ומשום דריבייל הקדים ושאל בשלומו הוסיף המשיח, וקאייל לא רק שלום עליך אלא שלום עליך בר ליואי, דהמשיב צריך להוסיף תיבות יותר מאשר אם היה הוא שואל ראשון בשלום, ולכן גם רב ששאל לתלמיד ואייל שלום עליך צריך התלמיד להשיב לו שלום עליך רבי ומורי ולא סגי בשלום עליך רבי, כי התוספת היא לא על מנין התיבות שאמר השואל אלא על מנין .התיבות שהיה הוא אומר אם היה הוא השואל ועיין בזה

#### הרב יוסף הירשמן

#### גדר ברכת התורה

בעניין ברכת התורה כבר נסתפקו האחרונים בזה אם הוא ברכת המצוות כמו שמברכין על כל המצוות כך מברכין גייכ על מצוות תיית, או שזה סתם ברכה על דיית, ועיין בחיי הגריייז על הרמביים שכתב בשם אביו מהגרייח שזה רק ברכה על דיית ולא ברכת המצוות.

והנה באמת נראה להוכיח שאף להצד שזה ברכת המצוות, אך מיימ סגי בברכה על דברי תורה ולא צריך דווקא ברכה בצורה של ברכת המצוות. דהנה כידוע מחלוקת הרמביין והרשבייא אם מותר לענות אמן על ברכת אהבת עולם של ברכת קייש, והרמביין סייל שאסור כיון שהוי ברכת המצוות של מצוות קייש, והביי כתב שהראייש חולק וסייל שמותר לענות

 $<sup>^{2}</sup>$ וככל דברי רבא מוכח מהסדר עולם.

הנה ודאי דלרייי צייל דניתנה תורה בשבת ולא סייל כהמכילתא דבשישי נתנה תורה דהרי אייא לומר דנתנה בשישי ורייח סיון בשבת דאייכ רייח אייר בשישי וירידת המן בראשונה היה בשבת [או בשנשי] ולא יתכן כלל כמבואר בפסוקים.

לו אשונו דורון בצבונ (או בשיטינדי) ויכן כייל בבורות ביין ב..

וינק להוסיף בזה דאיש טפי לפמייש התשב"ץ במאמר המץ דלחושבנא דמולדות דידן

אישתכח דמולד ניסן הוא בהי בי שלייב ורייח ניסן מתאים לפייז למהוי בשישי, א"יכ כיון

דבכ"ד בסד"ע מוכח דרי"י נמי אזיל בחושבנא דמולדות דידן המסור לן מרי הלל הנשיא

א"כ אייש טפי לומר דמודה דר"ח ניסן בשישי וחסרוה ללניסן.

אמן כיון שאין אומרים אשר קדשנו במצוותיו. ואייכ בעייכ שאייז ברהיימ של קייש ולכך מותר לענות אמן.

ולכאורה לפייז יקשה שהרי מבואר בירושלמי – והובא בשויע סיי מייז, שאם לא בירך ברהיית עד שכבר התפלל ואמר אהבת עולם יצא יייח ברהיית, ומבואר שאף שאייז ברהיימ על קריאת שמע אך מיימ יוצאים יייח ברהיית, ואפיי לשיי הרמביין שזה כן ברהיימ על קריאת שמע אך מיימ אין זה ברכת המצוות על תלמוד תורה ולכך מבואר בירושלמי שיש דין שילמוד אחייכ מיד כדי שתחול הברכה על תיית, ולא סגי בקייש שקרא כאן כיון שאיייז לשם תיית, ומבואר שאף שאייז ברכה על תיית אך מיימ כיון שזה ברכה על דיית שזה קייש יוצא ייח ברהיית ורק שצריך שילמוד לאחייכ כדי שתחול הברכה על דיית שלומד לשם תיית להדיא.

אך מה שיש לדון בזה שהרי ברכות קייש יש בזה בי דינים: דין אי שהוא ברכות קייש, ועוד דין שהוא על סדר התפילה, והראייה לכך הוא שהרי ברכות קייש מברכין גם לאחר זמן קייש עד בי שעות שהוא זמן תפילה אף שכבר עבר זמן קייש, ובעייכ שהוא מהלכות תפילה ולא רק מהלכות קייש.

ויש עוד דין שזה מהלי קייש והראייה לכך שהרי מבואר בסיי רלייה ומקור הדברים מפורש בגמי ברכות ט. שמי ששכח ולא קרא קייש עד לאחר עלוהייש באונס יכול לקרוא קייש וברכותיה שזה עדיין זמן שכיבה, וקייש אינו תלוי ביום ולילה אלא בזמן שכיבה וקימה, ואז הרי אינו זמן תפילה כלל ובאמת אינו מתפלל אז ערבית ומיימ קורא קייש עם הברכות ובעייכ שהברכות הם גם ברכות קייש בלא דין תפילה כלל, וכן מבואר בשוייע סייז שספק לו אם קרא קייש חוזר וקורא קייש כיון שזה ספק תורה ואזלינן לחומרא וקורא קייש וברכותיה. ואף שהברכות הם מדרבנן וספק דרבנן לקולא אך כאן כיון שקורא קייש מספק וכיון שמדרבנן נתקן שהקייש טעון ברכות ולכך זהו צורת קייש מדרבנן ולכך קורא קייש וברכותיה.

ולפייז יש לעיין במי שלא קרא ק״ש ונזכר רק לאחר ג׳ שעות ובירך ברכות ק״ש האם יצא י״ח ברה״ת שלכאו׳ אז הברכות הם לא ברכות על הק״ש ורק ברכות מהל׳ תפילה וא״כ אפשר שאינו יוצא אז ברה״ת, ובאמת אם יכוון להביא לצאת י״ח ברה״ת מסתם הוא יוצא בזה שזה ג״כ צורת ברה״ת ורק שהנפק״מ יהיה במי שלא נתכוון לזה כלל אם יוצא ברה״ת, ובאמת יש לעיין האיך יצא י״ח ברה״ת ע״י שאמר ברכת אהבת עולם והרי מצוות צריכות כוונה ובפשטות נראה שיצא בכך אף שלא נתכוון לזה כלל.

ולכאוי נראה שהטעם שיוצא בזה הוא משום שהרי נתכוון בברכת אהבת עולם לברכות קייש וקייש מקרי תיית וזהו הסיבה שאהבת עולם עולה לברהיית ולכך זה מקרי כוונה לגבי מצוות צייכ ואף שלא נתכוון למצווה מדאוי וצייע.

ולפייז נראה שזהו רק אם אומר הברכות בזמן קייש שזה ברכה על דיית אך לאחר הזמן כבר אייז ברכה על דיית אלא ברכות מדין תפילה ואייכ לכאו׳ אינו יוצא אז מצוות ברהיית, וצייע.

אך שמעתי מת״ח אי שבשו״ע בסיי נ״ח שמבואר שם שברכות ק״ש יכולים לברך עד בי שעות אך זהו רק אם קורא אז ק״ש שזהו צורת הברכות שזה ברכות על ק״ש, ולפי״ז אפשר שכן יוצא בזה ברה״ת כיון שזה נשאר ברה״ת אף באופן זה.

## הרב רחמים יזדי

#### "הנה דם הברית אשר כרת ה' עמכם"

א. כתב הרמב"ן (ויקרא כ"ג, ל"ו) וז"ל וציוה בחג המצות זי ימים בקדושה ומנה ממנו תשעה וארבעים יום שבע שבועות כימי עולם וקידש יום השמיני (חג השבועות) כשמיני של חג (כשמיני עצרת דחג הסוכות) והימים הספורים בינתיים ה"ה כחולו של מועד בן א'- לח' בחג. ולכן קראו חז"ל בכל מקום שמיני עצרת שהוא כשמיני של חג שקראו הכתוב כן. עכ"ד.

וביאורו שהוקשה להרמב"ן מהו הלשון עצרת שהתורה קוראת לחג השבועות, והרי הלשון עצרת הוא לשון סיום. וכשמ"צ בחג הסוכות שגמרו של חג אחר ז' ימים נקרא שמיני עצרת, אך בחג השבועות היכן תחילתו, שלזה יקרא סיום ועצרת.

אלא שמכאן מגלה הרמב"ן שפסח ושבועות אינם ב' חגים בפנ"ע. אלא ששבועות הוא הסיום של חג הפסח שתחילת מועד זה הוא בפסח- בליל הסדר. והמשכו בימי הספירת העומר, שהם כימי חוה"מ שבן שני ימים טובים. וסיומו בחג השבועות ולכן יקרא עצרת, סיום, ובזה נתבאר גדר

החג ומעלת ימי הספירה שהם כחוהיימ. ורמז לדבר שבפרשת המועדים נכנס גם דיני ספירת העומר ולכאורה מה מקומם כאן, אלא שרמז כאן שהוא חלק מהמועדים וכחולו של מועד (שפייא).

ויתכן שהרמב"ן לשיטתו בהקדמתו לספר שמות וז"ל שם, וכשיצאו ממצרים, אע"פ שיצאו מבית עבדים עדיין נחשבו גולים, ורק כאשר באו להר סיני ועשו משכן וה' השרה שכינתו ביניהם, רק אז שבו למעלת אביהם ושם בהר סיני נחשבו גאולים ע"כ. מתבאר מדבריו שרק בשעת מתן תורה הי' הסיום של היציאת מצרים וביציאתם עדיין לא נקראו גאולים. רק במ"ת נשלם סיום הגלות ויציאת מצרים להקרא גאולים.

ועיין עוד ברמב״ן פר׳ וארא שכתב שהד׳ לשונות של גאולה שנאמרו ביצ״מ. והוצאתי, והצלתי, וגאלתי, ולקחתי. שהחלק של ״ולקחתי״ נא׳ על חג השבועות שאז הוא זמן המ״ת שבו נא׳ ולקחתי אתכם לי לעם. ובו נא׳ היום הזה נהייתה לעם. ורק אז לקחם להקרא גאולים. כלומר שולקחתי מתקיים ומתממש בשעת המ״ת. ולא בשעת יציאת מצרים.

נמצא שדברי הרמב"ן בג' מקומות הנ"ל משלימים איש את רעהו ועולים בקנה א' שדבריו בפר' שמות גבי גאולים, שזה על זמן מ"ת. ודבריו בפר' וארא גבי ולקחתי שגם זה על זמן מ"ת. ודבריו בפר' אמור, שעצרת הוא סיום חג הפסח. כולם במהלך א' הוא (והדברים מבוארים באה"ט בקונטרס בעניני פסח וחג השבועות, להרה"ג חנוך קרלנשטיין זצוק"ל. עיי"ש).

ב. והדברים מבוארים יותר בנותן טעם לשבח. ע"פ דברי האר"י ז"ל הובאו בספח"ק; "ובמורא גדול- זה גילוי שכינה" (הגש"פ) שע"י הגילוי שכינה העצום שהיי בליל הסדר בחצות ע"י גילוי וקדושה זו יצאנו מטומאת מצרים ונדבקנו בקדושה. והוסיף האריז"ל שבליל הסדר נותנים לאדם הארות ומדרגות נפלאות מאוד (כאו"א לפי ערכו והכנתו) ובמוצאי יו"ט א' נוטלים ממנו דרגות הללו.

אומנם יוכל האדם לזכות בהן בימי ספיהייע כל יום ב-1 ממייט חלקים שקיבל בליל הסדר. אומנם זה רק עייי עבודה עצמית ורק חלק 1 ממייט בכל יום. ובליל חג השבועות יחזרו אליו כל אותם ההשגות והדרגות של ליל הסדר, שכבר קיבלם אז לשעתו ויקבעו אצלו, עייכ.

וכמה שהדברים מתאימים ומשתלבים עם דברי הרמב״ן שליל הסדר וחג השבועות סופו נעוץ בתחילתו. והוסיפו לבאר הסה״ק שאותו גילוי שכינה שבמתן תורה הוא אותו גילוי שכינה של ובמורא גדול, דליל יציאת מצרים ועניינם א׳.

ג. והנה בשעת מיית כתוב (סוף פר' משפטים) ייויקח משה את הדם ויזרוק על העם ויאמר הנה דם הברית אשר כרת הי עמכם על כל הדברים האלהיי וזוהי ייכריתת ברית התורהיי שהקבייה כרת ברית התורה עם עמייי וכמו שהקבייה כרת ברית עם אברהם אבינו עייה על יינתינת הארץיי לעמייי כשני וכרות עמו הברית לתת את ארץ הכנעני וכוי. כמוייכ עשה הקבייה כריתת ברית עם עמייי על ועם התוהייק.

והנה המושג כריתת ברית הוא צייע דלכאורה הם שני מושגים סותרים והפכיים זמייז. דברית היינו קשירת קשר עם שותף, קשר בל ינותק. אומנם כריתה הוא מושג של הפרדה וניתוק הכי גדול. וכתב לה ספר כריתות ונתן בידה. אחזייל דבר הכורת בינו לבינה, דכריתה היינו חיתוך לחתוך דבר ולנתקו. ואייכ צייב היאך שני מושגים הללו משתלבים יחד כריתת ברית.

והגר״מ שפירא שליט״א הביא לדברי הגר״א בספה״י שכתב, ואבאר לך עניינו. משל לבי בנ״א הקשורים זל״ז עד מאוד, בלב ונפש. והגיע הזמן עניינו. משל לבי בנ״א הקשורים זל״ז עד מאוד, בלב ונפש. והגיע הזמן שחייבים להיפרד איש מאת רעהו, הוא נותן לחבירו חפץ היקר לו מכל, חפץ שבו תלוי עיקר חיותו ומהותו. וכן השני. וממילא כשאני פורש ממך הריני לוקח חלק ממהותך ומעצמותך ונושאו עימי, וכך הפוך. ועי״ז אנו זוכרים וחיים א׳ עם השני גם בהיותנו רחוקים זמ״ז.

ואדרבה ככל שאני נותן לו ולוקח ממנו דבר שהוא מעיקרי מהותי וחיי, הייז המקשר בינינו ביותר ובאותה מידה אנו חיים אי עם השני קשר אמיץ בל יפרד.

וזהו ייכריתת ברית התורהיי עם עמייי שהקבייה לקח את תורתו תורת אמת שכל מעייניו וליבו וחשקו יתי כביכול עיקר עיסוקו מויימ הוא בתורת אמת. כרת ממנו יתי, ונתנה לנו ובזה נוצר הקשר האמיץ עמנו.

וזייש חזייל משל למלך שהיתה לו בת יחידה, עמד והשיאה לבן מלכים. וכשהגיע זמן פרידתם אמר לו לומר לך אל תקחנה אייא שכבר אשתך היא,

ולהפרד ממנה איני יכול לכן בבקשה מכם עשו קיתון קטן שכ"מ שתלכו אגור עמכם.

וביאור הדבר שאיני מסמל רק געגועים. אלא שנתינת הבת לבעלה מסמל את כל השם והשארית שלי בעולם. שזהו ההמשך היחיד שלי בעולם- בת יחידה. כך הקב"ה נתן לנו את הדבר שכל חשקו ורצונו וגילויו בעולם-נטוע וטמון בתורה הק' ואת זה כרת מעימו- כביכול ונתנה לנו.

וזהו הכריתה- והברית ממנו אלינו. וזהו מצידו יתי. אך גם מצידנו צריך לתת את עצמותינו להתה״ק ולהתקשר בה בכל חיותינו וכוחנו ולכרות חשקים ומאווים מאתנו ולתת לו יתי. ובזה תהיי הכריתת ברית בנינו להיים

כריתה=ניתוק, ברית=קשר וחיבור. והא' מקיים ומשמר את השני כמידת הכריתה- כן מידת ועומק הברית והקשר. וזה סוד הכריתת ברית מילה. כריתה מעצמנו. ומאבר שבו תלוי כל קיומנו והמשכנו בעולם בהעמדת בנים ושורש בעולם לעתיד. כורתים את עצמנו והמשכנו בעולם ונותנים לו ית'. ועי"ז נוצר הקשר העצום עם הי"ת [עד' נרי בידך- ונרך בידי והכוונה עד כמה שנרי בידך- כך ובאותה מידה נרך בידי ודו"ק].

והנה כשעם ישראל יצא ממצרים והלך במדבר ה״ה יצא למדבר שמם ונורא, אנשים נשים וטף, זקנים עם נערים, בלי אוכל ומים. הליכה למקום ולמצב בלתי נודע כלל, לתוהו, למדבר של נחש שרף ועקרב וכוי. זרקנו את חיינו, וכל בני ביתנו וכל קיומו של עמ״י להקב״ה. זהו הכריתה מעצמנו. וזה גופי יצר את ההתחברות והקשר עם הקב״ה.

ומאידך גם הקב״ה מצידו נתן לנו את המשך וקיום כל העולם וכל העולמות כולם בידנו בלבד. וזהו התוה״ק. וע״כ נקראנו ישראל- מקדשי שמך, שאנו אלא שנושאים את מאויו וחשקו ורצונו ית׳ ע״י הכריתה ״שלא בשמים היא״ וזהו ״כריתת ברית התורה״.

ד. והנה זה ברור שכריתה כזו לא עושים בכפיי ובחוסר רצון כריתה וברית כזו נעשית רק ע"י רצון עז ורצון וחשק של אמת וזהו התפקיד של ימי ספירת העומר. לייצור בנו ולהגביר בנו את ההרגש של רצונו רצוננו לראות את מלכנו ורצון וחשק זה היא גופיי מקדשת ומטהרת את האדם לקבלת התורה. וכש"כ האו"ח הקי עהפ"ס וספרתם לכם שספירה זו היא לכם וכש"כ לטובתם. ושעי"ז ספירה זו האדם מזהיר כאבן הסנפריון המאיר וזה לשון וספרתם.

ועייי ספירת המייט יום שהם זי פעמים זי, שהם כנגד ספירת הזי נקיים של זבה גדולה, שעייז היא נטהרת, כך בעצם ספירתנו אנו נטהרים מטומאת מצרים וכאוייא מטומאתו. ומה שהצריך שבע פעמים זי נקיים הוא לעוצם הטומאה ששקענו במצרים ומאידך לעוצם הטהרה לה אנו מתעתדים בקבלת התוהייק לכן בעינן וזי פעם זי נקיים, וכדברי האוייח הקי. עיייש.

ה. איתא בסוף יומא. ארייע אשריכם ישראל לפני מי אתם מטהרים ומי מטהר אתכם. וביארו דורשי רשומות לפני מי הוא יום החמישים גיי מייי אזי האדם צריך לטהר עצמו וכוחותיו. אבל כשמגיעים ליום המיי- הני אז הקבייה מטהר אתכם אביכם שבשמים הקבייה בכבודו ובעצמו מטהר אותנו מעל ומעבר ליכולתנו וגבולותינו.

ומי מטהר אתכם אביכם שבשמים.

#### הרב אברהם לוי

## ברכה ראשונה ואחרונה בשותה כמה כוסות במשך זמן

---

מנהג ישראל קדושים להיות נעורים כל ליל שבועות, ומצוי שמגישים ללומדים דברי מאכל ומשקה להנאתם, ושותים כמה כוסות תה או קפה, וראינו לנכון להעיר ולהאיר בכמה נקודות בדיני הברכה עליהם.

א. לגבי ברכה ראשונה - אם בירך על השתיה וכשרוצה לשתות עוד, לא עבר עדיין שיעור עיכול מהשתיה הראשונה, ובתחילה הי׳ בדעתו לשתות כמה כוסות, בודאי שאין צריך לחזור ולברך על כל כוס וכוס. אמנם אם עבר שיעור עיכול כששותה עוד, יש לדון בזה, דהנה במג״א (סי׳ קפ״ד סק״ט) כתב בסוף דבריו, ״דמי שרוצה לפטור ב׳ מיני אכילות או ב׳ שתיות בברכה אחת, ושהה בנתיים כדי שיתעכל המזון שבמעיו, צריך לחזור ולברך ברכה ראשונה״. וביאר בלבושי שרד, דאף שלא הסיח דעתו בנתיים, מ״מ כיון שנתעכל אזלא אכילה ראשונה וברכתה. ומראשית דברי המג״א משמע, שאף אם היתה כוונתו בשעת הברכה לפטור את מה שישתה אח״כ, מ״מ אם עבר שיעור עיכול צריך לברך שנית. וא״כ השותה כמה כוסות קפה ועבר ביניהם שיעור עיכול, צריך לברך שהכל על כל כוס כמה כוסות קפה ועבר ביניהם שיעור עיכול, צריך לברך שהכל על כל כוס

וכוס, ולא סגי במה שבירך על הכוס הראשונה, ואפילו הי׳ בדעתו לשתות עוד.

אמנם באבן העוזר (שם) פליג על המגייא, וסייל דלגבי ברכה ראשונה אף אם עבר שיעור עיכול, מיימ לא אזלא הברכה על השתיה הראשונה, ואין צריך לחזור ולברך על השתיה השניה, (והאריך שם בראיות ובסברא ואכמייל). והמייב (שם סקייז) הביא פלוגתתם, ובביהייל (ריש סיי קייצ) פסק כדברי האבן העוזר. ואייכ בנידון הנייל גם אם יעבור שיעור עיכול עד שישתה בשנית, אין לו לברך ברכה ראשונה.

אכן אף אם פוסקים כאבן העוזר, מיימ כתב הכף החיים (סיי קסייט סקיייח) דכל שאין הקפה מוכן כבר אלא שצריך לבשלו, הוייל כבירך על דבר שאינו לפניו שנפסק בסיי רייו סייה שצריך לברך שנית. והיינו שלמד דכמו שאין ברכה פוטרת אם המאכל אינו לפניו, היינ בברכה שחלה על מאכל שלפניו ופוטרת גייכ אותו מין שאינו לפניו, צריך עכייפ שיהא אותו המין שאינו לפניו בעולם, דאלייכ אין הוא נפטר בברכה, ומשום כך סייל דצריך לברך שנית על הכוס קפה שישתה אחייכ, כיון שלא היי הקפה מבושל וראוי לשתיה בשעה שבירך ברכה ראשונה על הכוס הראשון.

אמנם בסברא יש לדון בדבריו, דמאחר שהברכה חלה על השתיה שמחזיק בידו, מה שישתה אח"כ עוד הוא נגרר אחריו ונפטר בברכתו (אם היי בדעתו או ברגילות לשתות כמה כוסות), ומכיון שחלה ברכתו על מה שלפניו, מה שנגרר אחריו אין דין שיהיי לפניו, ודמיא להביאו לפניו פירות אחרים שנפטרו בברכת הראשון, כמבואר שם, (אלא שכאן עוד לא היי בעולם הקפה שיכין אח"כ, ולא דמיא לגמרי לפירות שרק אינם ברשותו). ועיי בשו"ת ציץ אליעזר (חי"ב סי' א' אות ט"ו) שדחה דברי הכף החיים, ושם באות י"ט הביא מגדולי הפוסקים הספרדיים שדחו דבריו. [ועיי בשו"ת שבט הלוי (ח"ז סי' כ"ז) שלא הביא דברי הכף החיים, ומשמע שלא חש לדבריו).

ועוד יש לכאו׳ להשיג על דברי הכף החיים, דאף אם נימא שאין הברכה פוטרת דבר שאינו בעולם, מיימ לגבי קפה תחול הברכה על השתיה הנוספת, שהרי עיקר הברכה בקפה הוא על המים ששותה (אלא שהחשיבם בהוספת הטעם עיי הקפה או התה), והמים הרי הם בעולם וראויים לשתיה אף בלא בישול, ואייכ ודאי שתחול עליהם הברכה. וצייע.

[אמנם כל זה אמור כשלא שינה מקומו בין השתיה הראשונה לשניה, אבל אם שינה את מקומו, וכגון שיצא מחוץ לבנין בית הכנסת וכדוי, חוזר ומברך שנית לכוייע. ומחדר לחדר למעשה אין מברך (עיי סיי קעייח ביהייל דייה בבית אחד). ואם הניח מקצת חברים מהני אף ביוצא (מייב שם סקכייז), וצייע אם בכהייג כשאינם קבועים לסעודה איקרי הניח מקצת חברים, ובפשוטו נראה דאין זה חשיב הניח מקצת חברים כיון שלא קבעו לשתות ביחד. [ואם מתנמנם מעט כל שאין ישן שינת קבע לא הוי הפסק ואין צריך לחזור ולברך (שם סייז ובמייב)].

ב. לגבי ברכה אחרונה – הנה אם שתה פעם שנית בתוך שיעור עיכול לשתיה הראשונה, בודאי שאין צריך לברך לאחר השתיה הראשונה, אלא מברך אחר השתיה השניה ופוטר בזה גם את השתיה הראשונה (ואפיי שהוצרך לברך על הכוס השניה וכגון ששינה מקומו). אמנם אם עבר שיעור עיכול נתבאר בשוייע (סיי קפייד סייה) וזייל ייוכן נמי לענין אכילת פירות ושתיית יין אם אינו רעב ולא צמא ותאב לאותם פירות יברך (ברכה אחרונה) אם אינו יודע לשער אם נתעכלויי. בומבואר בזה שלאחר שיעור עיכול גם בשתיה הפסיד ברכתו האחרונה, ואייכ כשחושש שעד שישתה שוב יעבור שיעור עיכול דשתיה, יברך מיד ברכה אחרונה, וכן מבואר בביאור הלכה (ריש סיי קייצ).

ג. ועדיין יש לדון בדינו של השותה פעם שניה בתוך שיעור עיכול לשתיה הראשונה, דלמבואר לעיל בודאי שאין צריך לברך שנית וגם לא לאחר השתיה הראשונה, ועתה שותה שוב פעם ג' שהוא בתוך שיעור עיכול לשתיה השניה, אבל לאחר שיעור עיכול מהשתיה הראשונה שלגבי הברכה שלפניה לכאו' ודאי שאין צריך לברך ואפי' לשיטת המג"א הנ"ל, משום

| ----- | ויעוּדם | -----

<sup>[</sup>ועייש במייב סקייכ ובביהייל (דייה אם) שהכריע להלכה, שאם אכל ושתה כל צרכו השיעור בזה הוא כל שאינו מרגיש רעב או צמאון מחמת אותה אכילה ושתיה, ואם אכל או שתה רק מעט ומחמת כך קשה מאוד לשער את זמן העיכול, השיעור הוא עייב דקות. ובפשטות משמע דהייה לשתיה. [אמנם במייב (סיי קייצ סקייח) מבואר דעיכול של שתיה אינו גדול כייכ כשיעור עיכול של אכילה, ואפשר ליישב ואכמייל]. ועיי בספר וזאת הברכה (עמ׳ 51) שהביא שיטות שהשיעור עיכול בשתיה הוא כבאכילה שהם עייב דקי וכנייל. וכן הובא בכמה ספרים בשם הגרשזייא זצייל. והביא שבכף החיים (סיי קפייד סקכייט) כתב שהוא חצי שעה, אמנם לא נודע מקור הניסקים הנייל. וכתב שם שביותר מחצי שעה נישה עוד שיעור של שתיה ויברך אח״כ בורא נפשות ומהני לשתי השתיות, וביותר מע״ב דק׳ איבד ברכתו.

שמהשתיה השניה שבאמצע שחלה עליה הברכה שבירך מתחילה לא עבר שיעור עיכול אייכ לא אזלא לה הברכה, אבל לגבי הברכה שלאחריה יש לדון אם תחול על הכוס הראשונה שעבר ממנה שיעור עיכול או לא, (ואייכ צריך לברך ברכה אחרונה לאחר הכוס הראשונה כדי שלא להפסיד ברכה אחרונה עליה).

ושורש הספק הוא דהנה המג"א (סיי קפ"ד סק"ט) כתב וז"ל "ובסעודות גדולות לפעמים יושבים ד' או ה' שעות קודם שמברכין ואינו נכון לדעת רש"י ולכן יש לברך מיד וי"ל כיון שעוסקין בשתיה ובפרפראות כלא נתעכל דמי". וכתב שם הפמ"ג וז"ל " ובסעודות גדולות, הואיל ואכלו פת כדי שביעה וממשיכין אח"כ בשאר מינים, אף שאלו לא אכל היה רעב כבר מלחם, מ"מ עתה שבע הוא. או אפשר כל זמן שאין האצטומכא נח, עדיין לא מתחיל העיכול, ואין אתנו יודע עד מה". מבואר בתירוצו השני שכל זמן שאוכל או שותה עדיין לא התחיל העיכול, ולכן כל שלא עבר שיעור עיכול ושוב אכל ושתה לא הפסיד ברכתו האחרונה גם על מה שאכל או שתה בתחילה, ורק כשלא אכל או שתה כלל ועבר שיעור עיכול הפסיד ברכתו האחרונה, ולפי"ז אף שאם לא ה" אוכל בשנית ה" שוב רעב מחמת אכילתו הראשונה אלא שמחמת אכילה מאוחרת אף של דברים אחרים אינו רעב עדיין, יכול לברך ברכה אחרונה אף על אכילתו הראשונה.

אמנם המייב (שם סקייח) כתב פשט אחר במגייא, וזייל ייאבל אם היה הכל במשך סעודה אחת כגון מה שרגילין בסעודות גדולות שיושבין כמה וכמה שעות ולפעמים יש שיעור עיכול מאכילת פת שאכלו בתחלה אעפייכ יוכלו לברך לבסוף ברכת המזון כיון דבתוך משך הזה אוכלין פרפראות וכיסנין לברך לבסוף ברכת המזון כיון דבתוך משך הזה אוכלין פרפראות וכיסנין ושותין הכל סעודה אחת היא וכלא נתעכל מזון הראשון דמייי. וכתב השעהייצ (סקיייט) יימגייא (סקייט). והפמייג אסבר לן דברי המגייא בפנים אחרים, ולעניות דעתי הטעם כמו שכתבתייי.

ובביאור דברי המ״ב נראה, דעיקר הענין הוא מש״כ ״הכל סעודה אחת, וכלא נתעכל המזון הראשון דמ״י, והיינו דאף דעבר שיעור עיכול גם כשלא אכל כלום, מ״מ אין הפשט שלאחר שיעור עיכול נגמרה הנאתו מאכילתו ולכן אין יכול לברך, אלא הוא שיעור הזמן שנוכל לשייך את הברכה לאכילה. ולכן כיון שבסעודות גדולות כך הדרך שאין אוכלים כל הזמן אלא שמידי פעם אוכלים כיסנין ושותים הכל סעודה אחת. וכשהכל סעודה אחת שייכת ברכת המזון שבאה בסופה גם על האכילה הראשונה, כיון שברכת המזון היא על הסעודה ולא דוקא על הפת, וממילא האכילה הנוספת שייכת לאכילה הקודמת, (עי׳ חזו״א סי׳ כ״ח סק״ד, ואכמ״ל בזה).

ונמצא שכל דברי המ״ב היינו דוקא בסעודה אחת, אבל בגוונא דאינו סעודה אחת אף אם אכל דברים אחרים שאינו רעב עתה מחמת האכילה הנוספת, כל שרעב מחמת האכילה הראשונה שוב אין יוכל לברך ברכה אחרונה על האכילה הראשונה, [וכמ״ש המ״ב שם בתחילת דבריו (ריש סקי״ח), ומש״ה לא הסכים לדברי הפמ״ג וכנ״ל].

ומעתה בנידון דידן, הנה לדעת הפמ"ג ודאי דכיון דשתה תוך כדי שיעור עיכול לשתיה הראשונה, עדיין לא התחיל העיכול גם של השתיה הראשונה, ופשוט שאם יברך אחר השתיה השלישית הרי שתחול הברכה גם על השתיה הראשונה.

אמנם לדברי המייב יש להסתפק בדינו, דמצד אחד יייל דהפשט בדבריו הוא שהמשייך את האכילה שבסוף הסעודה לתחילתה הוא הסעודה, וזה לא שייך בשאר הדברים, ואייכ לגבי שתיה שלא בסעודה אין מה שישייך את השתיה השלישית לשתיה הראשונה, ואייכ יתחייב לברך ברכה אחרונה לאחר השתיה הראשונה. אמנם לאידך גיסא ייל, שאין כוונת המייב דדוקא ידין סעודהי משייך את האכילות האחת לשניה, אלא המציאות שהדרך לשתות במשך הזמן כמה וכמה כוסות תוך כדי הלימוד, ואין כאן היסח הדעת מהמשך השתיה, (וכקובעים בתחילת השתיה שישתו כך וכך כוסות במשך הלילה), זה עצמו משייך את השתיות כולם האחת לשניה, ולכן בהחלט יייל שהברכה שלאחר הכוס האחרונה תחול גם על הראשונה, ואין צריך לברך לאחר גמר שתיית הכוס הראשונה. וצייע למעשה. ועיי שבט הלוי (חייז סיי כייז אות אי) שנקט דדוקא בסעודה איכא סברת המייב ולא בשאר מינים.

ד. אמנם כ"ז שייך אם אכן חייב בברכה אחרונה לאחר שתיית הקפה, דהנה בסיי ר"י מבואר במ"ב (סק"א) דשיעור הזמן של שתיה לחייבו בברכה אחרונה שנוי במחלוקת, דלדעת השו"ע (סיי תר"ב) הוא בכדי שתיית רביעית (עי"ש בשעה"צ סקי"א דהיינו כדרך שתיית בנ"א ששותהו בב' פעמים שהוא מידת דרך ארץ), ולדעת הראב"ד וכן הסכים הגר"א למעשה, השיעור הוא כבאוכלין שהוא בכדי אכילת פרס. והוסיף המ"ב

וז״ל ״לענין שתיית טה״ע וקאפ״ע שהדרך לשתותו כשהוא חם וקשה לשתותו בלא הפסק כדרך שאר משקין כ״א מעט מעט, יש מחלוקת רבה בין הפוסקים אם צריך לברך ברכה אחרונה לדעה ראשונה הנ״ל. ובמחצית השקל ובח״א מצדדים שלא לברך, וכ״כ בדה״ח, וכן הוא מנהג העולם. ואנשי מעשה נוהגין שלבסוף שתייתן מניחין כדי שיעור רביעית שיצטנן מעט כדי שיוכל לשתות רביעית בלא הפסק ולברך ברכה אחרונה וטוב לעשות כן כדי לצאת אליבא דכו״ע ובפרט לדעת הגר״א הנ״ל דפסק כדעה שניה דהשיעור הוא כדי אכילת פרס לענין צירוף גם בשתיה בודאי נכון לעשות כן״.

ולפייז לדעת השו"ע פסק המ"ב שאין לברך על שתיית הקפה, ולדעת הגר"א אם שתה ביותר מכדי אכילת פרס ג"כ אין לברך, ובתוך כדי אכילת פרס מברכים. ובשו"ת שבט הלוי (ח"י ס" מ"ב) כתב שמנהג רבותיו כהפוסקים שמברכים לאחר שתיית קפה (עי"ש שהוא בצירוף עוד פוסקים). ובשש"כ (פנ"ד הערה צ"ו) כתב שאם שותה תוך כדי אכילת פרס שיברך, (כנראה שהוא בצירוף שיטת הגר"א והשיטות שמברכים עליו גם ביותר מכך). אמנם בספר וזאת הברכה הביא שלאחרים הורה הגרשז"א זצ"ל שיעשו כדברי המ"ב, ואם לא עשה כן אין מברך דסב"ל.

ה. ואם מברך ברכה אחרונה לאחר הכוס הראשון (וכגון שחושש שיעבור שיעור עיכול עד הכוס השניה שישתה וכנ״ל, ובגוונא ששייר רביעית ושתה בב״א), נראה דשוב צריך לברך על הכוס השניה ברכה ראשונה, ע״פ המבואר במג״א (סי׳ ק״צ סק״ג, והביאו בביה״ל שם ס״ב ד״ה יברך) דבבירך על כוס יין והי׳ בדעתו לשתות עוד ובטעות בירך אחר הכוס הראשונה מעין ג׳, דס״ל להמג״א דאין צריך לברך שנית קודם הכוס השניה. ובא״ר (שם סק״ג) מסתפק בזה, וכתב שאולי דבריו רק לענין טעות שאם בירך בטעות לא הוי סילוק, אבל בירך בכוונה הוי סילוק. וכ״כ בלבושי שרד (שם סק״ד) שזו כוונת המג״א. וברעק״א הביא מתי קרית מלך רב דדברי המג״א אמורים כשהי׳ בדעתו לשתות עוד אלא שחשב שצריך לברך אחר כוס הראשונה, אבל אם טעה במה שחשב שאין לו עוד מה לשתות, בזה גם לדברי המג״א הוי סילוק. אמנם בבגדי ישע ומאמר מרדכי ונהר שלום חולקים לגמרי על דברי מג״א, וס״ל שלעולם ברכה מרונה הוי סילוק וצריך לברך שוב, וסיים בביה״ל וצ״ע למעשה.

ואייכ בנידון הנייל, אף שהיי בדעתו לשתות עוד אם בירך ברכה אחרונה בכוונה וכנייל, ודאי שלכוייע צריך שוב ברכה ראשונה על מה שישתה אחייכ, אמנם אם טעה שחשב שצריך לברך ובאמת אין צריך לברך כיון שהיי בדעתו לשתות שוב צייע למעשה אם יברך שוב.

 ו. והעולה לדינא מכל הנ"ל, דלגבי ברכה ראשונה אף אם יעבור בודאי שיעור עיכול אין צריך לברך על הכוס השניה ששותה (כמבואר באות אי), אא"כ לא היי בדעתו לשתות (היינו שהסיח דעתו) או ששינה מקומו.

לגבי ברכה אחרונה אם חייב בכלל לברך נתבאר באות די, ולכאוי אין לנו אלא מה שפסק המייב שבעל נפש ישייר רביעית וישתה בבת אחת, ואם לא עשה כן לא יברך מספק משום דספק ברכות להקל.

ואם נתחייב בברכה אחרונה (ששתה רביעית בבת אחת), אם רוצה לשתות עוד כוס בתוך שיעור עיכול מהכוס הראשונה (לכאו' תוך ע"ב דק' וי"א תוך חצי שעה), יברך לאחר הכוס השניה בלבד, ואם חושש שישתה רק לאחר שיעור עיכול יברך לאחר הכוס הראשונה (כמבואר באות ב').

ואם יש בדעתו לשתות שנית בתוך שיעור עיכול, ובתוך שיעור עיכול לשתיה השניה ישתה שוב בתוך שיעור עיכול אלא שאז כבר יעבור שיעור עיכול מהכוס הראשונה, יש להסתפק אם צריך לברך אחר הכוס הראשונה, וכמבואר באות ג', ונראה שאם לא שתה בראשונה תוך כדי שיעור של שתיית רביעית, ודאי שלא יברך ברכה אחרונה, דנצרף שיטת השו"ע שאינו חייב כלל בברכה אחרונה, וגם לשיטת הגר"א דס"ל דחייב בברכה אחרונה, אפשר שנפטר במה שיברך בסוף. אכן אם שתה בראשונה שיעור רביעית בבת אחת ודעתו לשתות שוב בתוך שיעור עיכול מהכוס הראשונה, י"ל דיברך ברכה אחרונה אחר שתיית הכוס השניה (באופן שרוצה לשתות כוס שלישית אחר שיעור עיכול מהכוס הראשונה), וטעמא, משום דכיון שנתחייב בברכה אחרונה על שתיית הכוס הראשונה, ואיכא למיחש שיפסיד ברכתו אם ימתין אחר שיעור עיכול משתיית הכוס הראשונה, לכן עדיף שיברך אחר שתיית הכוס השניה קודם שיעבור שיעור עיכול, ואין בזה חשש ברכה שאינה צריכה כיון דעביד כן לצאת מידי ספיקא.

ואם מברך ברכה אחרונה אחר הכוס הראשונה שוב צריך לברך על הכוס השניה ברכה ראשונה כמבואר באות ה׳, אא״כ בירך בטעות.

### הרב יצחק לוי

#### כתר תורה גדול מכתר כהונה ומלכות

#### כתר תורה גדול מכתר כהונה ומלכות

ר׳ שמעון או׳ שלושה כתרים הם כתר תורה וכתר כהונה וכתר מלכות, וכתר שם טוב עולה על גביהן. וכ׳ שם המפרשים שיש סימן לג׳ כתרים הללו בכלי המשכן שהיה על הארון ועל השולחן ועל מזבח הקטורת ״זר זהב״ וכדאיתא (יומא עב:) א״ר יוחנן שלושה זירין הן של מזבח ושל ארון ושל שולחן, של מזבח זכה אהרן ונטלו, של שולחן זכה דוד ונטלו, ושל ארון עדיין מונח הוא כל הרוצה ליקח יבוא ויקח. שמא תאמר פחות הוא [משניים האחרים -רמב״ם אבות] ת״ל בי מלכים ימלוכו [וגדול הממליך מן המלך -רש״י]. [וכן מכהונה שנ׳ יקרה היא מפנינים,- מהרש״א וכ״מ ברמב״ם).

משמע מהלשון "שמא תאמר כתר תורה פחות הוא משניהם" שמסברא י"ל שאכן פחות הוא משניהם. אך ברש"י (אבות ד' י"ב) מבואר איפכא, שמסברא אמרי שכתר תורה גדול מהם. שכי שא"א לכל אדם להיות כהן או מלך, שהם שייכים רק לראויים להם, אבל כתר תורה אפשר ושייך לכל מי שיעסוק בה כדאמרי "יגעתי ומצאתי תאמן", לכך גדול כתרה של תורה משניים הללו. ע"כ.

#### מעלת שלושת הכתרים

ראשית צייב מה ענין כל אחד מגי הכתרים. ועוד צייב מה מיוחד במלכות של עם ישראל יותר ממלכי אומות העולם. ונראה שכל כתר הוא מעלה גדולה מאוד. **כתר כהונה** נאמר עליו "ישימו קטורה באפך וכליל על מזבחך". העולם עומד על שלושה דברים תורה עבודה גמ"ח, ועמוד העבודה הקב"ה נתן רק ביד הכהנים שזה עבודת הקרבנות, עליה אמרו שהיא צורך גבוה. ובסי מסילת ישרים בבאור מדת הקדושה כי שצריך פרישות גדול, ולהרבות בעיון עצום בסתרי ההשגחה העליונה ..... עד שיתדבק בו דביקות גדול..... כמו שהיה ראוי לכהן שיתכוין בעודו שוחט הזבח או מקבל דמו או זורקו, עד שימשוך בזה הברכה ממנו יתב׳ החיים והשלום, מבואר שעבודת הכהן והקדוש מקבילות. כתר מלכות בתפילות ימים נוראים כשמתפללים על גילוי כבודו יתבי מתפללין גייכ ייוצמיחת קרן לדוד עבדך ועריכת נר לבן ישי משיחך", מלכות בית דוד זה העמדת מלכות שמים בעולם. וכשמרדו ישראל ואמרו "אין לנו חלק בדוד ולא נחלה בבן ישי וכוי יי אמרו חזייל שמרדו במלכות בית דוד ובמלכות שמים ומאסו בבית המקדש, וזה ענין "וישב שלמה על כסא ה'". ובגלות נאמר "מלכה ושריה בגוים אין תורה".

#### אין דרך לקנות מלכות או כהונה

בדרך כלל כל מעלה נקנית ע"י השתדלות ועבודה של האדם לקנות אותה, כגון אברהם במידת החסד משה במידת הענוה, וע"ד זה בשאר המעלות. ואולי ג"כ אהרן רדף אחר הכהונה וכן דוד אחר המלכות וע"כ זכה בה. אם אכן כך היה, זה מלמד שכהונה והמלכות יותר חשוב מכתר תורה. א. שהרי אהרן ביקש כהונה ולא כתר תורה, וכמו"כ דוד ביקש מלכות ולא כתר תורה. ב. אם כתר תורה מונח בקרן זוית, זה לכאורה משום שערכו פחות מכתר כהונה ומלכות, וכאילו אין לו ביקוש. ועוד אם אוי "שכל הרוצה ליטול יבוא ויטול" נראה לכאורה שאין דרוש מאמץ מיוחד כדי לזכות בכתר זה שהרי כל אחד יכול ליטלו ללא תנאים מוקדמים.

ע"ז מתרצת הגמי אדרבה גדול הוא משניהם, ובו יהיו השניים שני בי מלכים ימלוכו, ופיי רש"י הממליך גדול מן המלך. והבאור הוא שאהרן ודוד עלו במעלות התורה וממנה זכו לבי הכתרים. ר"ל אין דרך עבודה לזכות בכהונה ומלכות. אהרן לא קנה והשתלם בכהונה בטרם נבחר, וגם לאחר שנבחר ש"יך שאנשים אחרים יכולים לכהן כמותו, מ"מ הוא עבודתו מכפרת ועבודת זרים מחוללת! וכן אצל דוד. אך לעומתם כתר תורה צריך עמל ויגיעה מיוחדת מצד האדם כדי לזכות בכתרה של תורה. ומי שזכה זה בגלל שהוא גדול בתורה יותר מזולתו.

**רק אחר** שנתבאר בגמי שאין דרך עבודה לקנות מלכות או כהונה לעומת כתר תורה שצריך עמל לקנותו. או׳ רש״י אדרבה התורה היא יותר מעולה מהם. שקנין תורה בא מתוך עמל כדי לגדול בתורה. וכמ״ש רש״י יגעת ומצאת תאמין. ומי שאין בידו ממ״ח קניני התורה הוא **מופקע** מכתר תורה. אך בכהונה ומלכות כל **אדם** מצד עצמו שייך בהם אלא שהם נבחרו

והוא לא נבחר. [וענין זה רואים ג"כ שכ"ד קניני הכהונה ולי קניני המלכות הם בתורת מתנה לעומת קניני התורה כל אחד מהם זה עבודה והשתלמות לתורה].

#### גדלות בתורה

אהרן ודוד זכו בב׳ כתרים מצד מעלתם האישית ולא מצד שנתעלו בכהונה ומלכות, אבל כתר תורה זוכים רק אם עולים בתורה. וההבדל הזה ניכר יותר בזרעם זרע הכהונה והמלכות שירשו את הכהונה ומלכות, שגם אדם פשוט או בור הוא יורש ויכול להיות כהן או מלך אבל כתר תורה שמהותו זה התייח הגדול בתורה לייש שעם הארץ יירש כתר זה.

ובדרך זה מבואר בעל הטורים שכי (שמות כה י) "ארון" בגיי נזר, לומר שכתר תורה עולה על גביהן, על כל הכתרים. לכן כ' ועשית עליו זר זהב ובשולחן כ' ועשית לו לומר שכתר תורה עולה על שאר הכתרים. עכ"ל. והבאור הוא שמהות כתר תורה זה בעצם האדם ולא דבר נפרד שמצטרף אליו, ארון בגיי נזר. לעמול לגדול בתורה, וגם שגופו יתעלה ויהיה כלי של תורה וכדאיי ת"ח אין שולט בהם אור של גהינום, ובאגרות חזו"א (א) כ' עמל התורה מהפך את הגשם לרוח והגוף לנפש. וכן ע"ד שפי אור החיים אם בחקותי תלכו שהיה דוד חושב לעשות עניניו ורגליו מוליכות אותו מעצמם לביהמ"ד [ושמעתי שלפ"ז בחקותי תלכו מלי חוקי הטבע -ע" מלבי"ם ויקרא יט מז- שאדם מסוגל לשעבד את כוחות הטבע שלו לתורה] מוה גדלותו! [ולכן כ' הרמב"ם פ"ג מת"ת הי"ג שיזהר לא לאבד אפי לילה אחת מתלמוד תורה שהתורה היא ממש מהותו של הת"ח]. והמרחק בין הת"ח לשאר האדם הוא גדול ומהותי. כלשון רש"י (פסחים סח:): "אי לאו האי יומא שלמדתי תורה ונתרוממתי, הרי אנשים הרבה בשוק ששמן יוסף, ומה ביני לבינם".

#### עדיין מונח בקרן זוית

הגמי שם מסיימת ייכתר תורה **עדיין** מונח בקרן זוית כל הרוצה ליטול יבוא ויטוליי. יש לדקדק מילת ייעדייןיי שלכאורה מיותרת (מצינו בגרייא כעייז במאמר חזייל כל מצוה שקבלו בשמחה ייעדייןיי מקיימין אותה בשמחה–עיי חומש הגרייא ויקרא יג ג).

ונלעייד לבאר מהו יעדייןי בכמה דרכים:

א. בא ללמד שאעייפ שאדם זכה וקנה דברי תורה, מיימ אין התורה ממש חלקו ונחלתו שלו, אלא צריך תמיד לעסוק בה, ואם חלילה יפנה לבו מהתורה היא תעזוב אותו כהרף עין וכמייש התעיף עיניך בו ואיננו (עיי ברכות דף ה.).

ב. אדם ששנה ופירש חלילה ונתרחק מהתורה האם אבדה תקותו ונתחלל מן התורה, ע"ז אומרים חז"ל גם לאדם זה "כתר תורה עדיין מונח...כל הרוצה ליטול יבוא ליטול". וב' הביאורים הללו חז"ל דורשים אותם מפסוק אחד "שאל אחר את ר"מ מאי דכתיב לא יערכנה זהב וזכוכית, א"ל אלו ד"ת שקשין לקנותן ככלי זהב וכלי פז ונוחין לאבדם ככלי זכוכית. א"ל ר"ע רבך לא אמר כך, אלא מה כלי זהב וכלי זכוכית הללו אע"פ שנשתברו יש להם תקנה אף ת"ח אע"פ שסרח יש לו תקנה.

ג. אדם שזכה לכתרה של תורה משתוקק מאוד שבניו ימלאו את מקומו אחריו, אך אל יחשוב שבניו ימלאו מקומו מכוחו. אלא על אף שהוא זכה לכתרה של תורה עדיין הוא מונח בקרן זוית, וצריך שבניו יבואו ויטלוהו, וכן אמר הקב"ה למשה יהושע יטול שכר שימושו (במדבר כז טז ברש"י).

ד. במקום שיש שם ת״ח מופלגים וגדולי תורה המעוטרים בכתרה של תורה אל תאמר כבר זכו בה הם לפני ולא אוכל גם אני לזכות בתורה. אלא דע שכתרה של תורה עדיין מונח בקרן זוית וכל הרוצה ליטול יבוא ויטול, ואין אדם נוגע בתורת חבירו כלל. והכלל הוא יגעת ומצאת תאמין כנייל. ועוד יתכן שיזכה כמו הלל שמינוהו בני בתירא נשיא במקומם.

ה. אדם שלא זכה ללמוד והוא טרוד בפרנסתו ועסקים רבים מתגלגלים לפתחו, האם דלתי התורה נעולים בפניו לזכות בה, לא! אלא מי שמחזיק ת"ח כמו שמעון אחי עזריה תורתו נקראת על שמו, ויש לו חלק בתורתו וכבוד בעוה"ז ובעוה"ב (עי מהרש"א סוטה דף כא. ד"ה מאי בוז יבוזו לו). ועוד מצינו בש"ך (יו"ד סי רמ"ב סקס"ו) בשם סי חסידים אם הרב אינו רוצה ללמדו אלא בשכירות, ויהודים נותנים לו השכירות ללמדו, אז אבידת בעל הנותן קודם, ע"כ. [ע"ש בבה"ט לגבי צדקה ופדיון שבויים וברעק"א]. ומבואר שבכה"ג יש לו דין "רבו", וכנראה משום שהרי הוא הביאו לחיי העוה"ב.

וכבר נתאונן החזוייא (אמונה ובטחון ג כו) על מי שלא למד בילדותו ואינו רואה חובה להכנס לבקש תורה, וכתב בזה"ל: "ואם אמנם הלומד זקן רואה חובה להכנס לבקש תורה, וכתב

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>מה שכתב רק כלפי מלכות ייבי מלכים ימלוכויי ולא כ' כן גבי הכהונה, יייל שכל זרע אהרן הם כהנים, אך זרעו של דוד אף שראויים למלכות, מיימ בכל דור רק אחד מהם נבחר ועייכ כ' ייבי מלכים ימלוכויי.

דומה לדיו כתובה על נייר מחוק, אבל לגודל יקרת החכמה ורב ערכה גם דיו החכמה על נייר מחוק אין ערך אליה, ואין מספר לעוצם שויה".

#### הרב אליהו סוסבסקי

#### העומדים בבית ה' בלילות

הנה ברכו את הי כל עבדי הי העומדים בבית הי בלילות.

כתבו הראשונים (ריטב"א ועוד) והגר"א בפיי להגדה של פסח בכמה מעלות טובות להקב"ה עלינו הם ט"ו מעלות כנגדם ט"ו מעלות בבית המקדש, וכנגדם אמר דוד ט"ו מעלות בספר תהילים, והנה הט"ו מעלות הם ממצרים גאלתנו עד ובנה לנו את בית הבחירה לכפר לנו על כל חטאתינו, והנה כידוע שתקופה זו מתחילה מפסח ונגמר בשבועות והימים שבנתים כחול המועד (כמש"כ הרמב"ן בפר' אמור) ותחילת התקופה בליל הסדר שבו ניתן לכלל ישראל במתנה דרגא גבוהה אך אינה עומדת בהם בקביעות כי אינם ראוים לכך ורק ניתן להם לצורך יציאתם ממצרים, ובימי ספירת העומר קונים א כל מעלתם ונאהרים בהם מטומאת מצרים עד שהעשים ראוים לקבלת התורה.

ימי ספירת העומר הם ספירה לימים שבין קרבן העומר לבין שתי הלחם, מנחת העומר מתיר חדש בגבולים, והיינו התחדשות של עיקר החיים, ואילו בקבלת התורה בו ההתילה של היותינו עבדי ה' התרת חדש במקדש, ע"ג הוא כנגד ובנה לנו את בית הבחירה מקום העבודה, ששם ההמשך של קבלת התורה בישראל, כמו שנאמר ונועדתי לך שם.

כתב הטור (אור״ח סי׳ תי״ז) שפסח הוא כנגד אברהם אבינו, והיינו שבו ניתן חנו חיים וחירות במתנה, ואילו שבועות כנגד יצחק עמוד העבודה, שבו ניתן לנו הכח להיות עבדי ה׳, וכמו שנאמר למשה תעבדון את האלקים על ההר בזה.

הנה השיר המעלות הראשון (מזמור קייכ) הוא שיר המעלות אל הי בצרתה לי קראתי ויענני, דהיינו יציאת מצרים שנאמר ונצעק אל הי וכוי, ואילו האחרון (מזמור קלייד) הוא שיר המעלות הנה ברכה את ה' כל עבדי ה' העומדים בבית ה' בלילות ואיתא במנחות דקייי עייא שיר המעלות הנה ברכו את ה' כל עבדי ה' העומדים בבית ה' בלילות מאי בלילות אמר רבי יוחנן אלו תייח העוסקים בתורה בלילה מעלה עליהן הכתוב כאילו עסוקים בעבודה, הביטוי של עבודה שיש בקבלת התורה הוא עיסוק התורה בלילה א"כ הביטוי של קבלת התורה בחג השבועות הוא בתלמידי חכמים העוסקים בתורה בלילות.

#### הרב ישראל פורגס

#### בענין אכילת מנחת שתי הלחם

--

א. כתב הרמביים (מעה״ק פ״י ה״א) המנחות הם מן הקרבנות וכו׳ מהם מנחת ציבור וכו׳ שלש מנחות לצבור, עומר התנופה והוא קרב למזבח כמו שיתבאר לו ושתי הלחם שמביאין ביום עצרת, ואלו נקראו מנחה ואינן קריבין לגבי המזבח והן חמץ, ועליהם נאמר (ויק׳ ב יב) קַרְבַּן רֵאשִׁית קּרִיבוּ אֹתֶם לַה׳ וְאֶל הַמַּוְבָּחַ לֹא יַצֵּלוֹ לְרֵיחַ נִיחְׁחַ, והמנחה השלישית הוא לחם הפנים שעושין בכל שבת ואינו קרב לגבי המזבח אלא כולו נאכל לכחנים כמו שיתבאר (תמידין ומוספין פ״ה), ע״כ. ומבואר שאף ששתי לכחנים כמו שיתבאר (תמידין ומוספין פ״ה), ע״כ. ומבואר שאף ששתי הלחם נקראו קרבן ומנחה כמ״ש (ויק׳ כג ז) וְהַקְּרַבְּתֶּם מַנְחָה חֲדָשָׁה לַה׳, מ״מ מקרא דאל המזבח לא יעלו ילפינן שאינם עולין למזבח לו ופירש רי עקיבא לו את הכתוב (ויק׳ כג כ) וְהַנִיף הַכֹּהֵן אֹתֶם עַל לֶחֶם הַבְּכֵּרִים תְּנוּפָּה לַבְּנִי הי עַלישְׁנֵי בְּבָשִׁים לְדָשׁ יִהְיוּ לַהִי לַכֹּתָן אי זה דבר שכולו לכהן זה לחם מכוי קנוא הי ונתנו לכהן [ובספרי זוטא ילפינן מקרא ששתי הלחם לכהן מקרא (במדבר יח ט) זה יהיה לך וכוי כל קרבנם לרבות שתי הלחם]. ויש

לעיין למה הוצרך הרמב״ם להביא בהלכותיו שעליהם נאמר קרבן ראשית וכו׳, עוד יש לעיין שמשמע שחידוש הוראת הכתוב שאף שיוקרבו שתי הלחם לה׳ מ״מ לא יעלו למזבח וצ״ע דאם דין הקרבת שתי הלחם שהם הולכים לכהן הוא מה עיקר דינם מה צריך קרא לומר שלא יעלו אל המזבח, לכתוב קרא בפרשת המועדות והקרבת שתי הלחם שהם מתנה לכהן לאחר תנופה, וממילא ידעינן שאין בהם איסור של כל שאור כיון שאין מהם למזבח כלום.

ועיין ברמביין (ויקרא ז יד) וזייל ואני תמה, כשהוציא הכתוב מלאו השאור קרבן ראשית תקריבו (ויק׳ ב יב), למה לא אמר גם כן וקרבן תודה. וזו אינה שאלה, כי הכתוב אמר ואל המזבח לא יעלו לריח ניחוח, ולחם התודה אין ממנו למזבח כלום שאינו אלא טעון תנופה וכו׳, ומשמע לשונו שפסוק קרבן ראשית בא להוציא מאיסור הכתוב לפניו כל שאור וכוי לא תקטירו ממנו אשה להי. וביאור דבריו, שהוראת הכתוב קרבן ראשית תקריבו וכוי הוא שיש מי שמותרים ליקרב כקרבן אף שחמץ תאפנה ואינן בכלל איסור כל שאור לא תקטירו ממנו, אבל באזהרה שאל המזבח לא יעלו, והוקשה לו אייכ בלחמי תודה שלחמם חמץ מדוע איייצ להורות התר זה, ותירץ כיון שאין בהם אלא תנופה ואינן למזבח כלום אי"צ היתר זה. ויש לעיין בדבריו דהרי דין שתי הלחם [שעליהו קאי קרא דקרבן ראשית] שאחר תנופה הולכים לכהן וגם בהם אין למזבח כלום, ואייכ מה הוצרך בהם הכתוב להוציא מלאו דכל שאור לא תקטירו. ועיין בסוגית הגמי מנחות (נח א) וכי תימא שמחמת אימורי שתי הכבשים שקרבים עם שתי הלחם ומתירין אותם, נחשב הלחם קרב למזבח $^{12}$  וכמו שמצינו שנחשב שתי הלחם ממנו לאישים (מנחות נז ב רשייי דייה כל שממנו) משאייכ בלחמי תודה לא הוזכר בגמי נקרא הלחם ממנו לאישים בגלל אימורי התודה 13, הא אמרינן בברייתא (הובא מנחות נח א) שאיסור שאור הותר מכללו בשתי הלחם, ומפרש רי עמרם בגמי שם שהיינו במה שקרבים אמורי הכבשים הבאים עם הלחם נחשב שהותר כאן איסור הקטרת השאור, ואייכ לא זה הוראת הכתוב קרבן ראשית וכוי [שהרי מוכח שם בברייתא שביכורים לא נחשבים הותר שאור מכללו אף שגם הם כלולים בקרא דקרבן ראשית כדאיי שם בגמי], והדרינן לקושיא מה בא הפסוק דקרבן ראשית להורות ולהתיר 14, וגם מה הוסיף באל המזבח לא יעלו אם  $^{\dot{1}5}$ מעיקר דין שתי הלחם שיהיו לכהן ולא למזבח

ב. והנה יש לעיין מהי מצוות אכילת שתי הלחם, ויעויין בספר חיי ראייל מאלין חייב סיי מג שהאריך עפייי דברי הרמביים בספר המצוות (עשה פט) ובאר החילוקים במצוות אכילת קדשים ומנחות, שכל אכילת קייק של חובה הרי היא בכלל עיקר המצווה של ואכלו וכופר בהם ודרשו רז"ל כהנים אוכלים ובעלים מתכפרים, והיינו שאכילת הקרבן עייי הכהנים היא תשלום הכפרה והרצאת הקרבן<sup>16</sup>, ובשיירי מנחות ביאר שם למה יש בהם עשה נפרד (עשה פח) לפי שקרא מיירי במנחות נדבה ואינם חובה ואין באכילתם תשלום כפרה והרצאה, לכך חידש שבשיירי מנחות יש גם מצוות אכילה, ובמנחת העומר ביאר דלרבנן (מנחות עב ב) שכל מנחה הנקמצת שיריה נאכלין ה"נ בשיירי העומר מכלל מצווה זו היא [שהרי העומר הוא מתיר $^{17}$  ואינו לחובת כפרה], אך לפי רייש (עיין מנחות עג א) ילפינן לה מרבוי דכל מנחתם. ולכאורה שתי הלחם שאינן נקמצים ואינם שיירי מנחה שנתחדש בה מצוות אכילה, יש לעיין מהי מצוות אכילתם $^{^{18}}$ והנה זה לשון הרמב"ם בספר המצות (עשה מו) להביא שתי הלחם חמץ למקדש וכוי ויאכלו הכהנים שתי הלחם אחר הנפתם וכוי (ובמצוות הבאת העומר לא הזכיר כלל ששיירי העומר אחר קמיצה נאכלים, כי זה בכלל אכילת מצוות אכילת שיירי מנחות כנייל, ואין זה מיוחד לעומר), הרי

------- וְיעוּדם ------

הלי תמידין ומוספין פייז היייב, שמקטיר ממנו בטזי ניסן קומץ עייג המזבח, והשאר הלי תמידין ומוספין פייז היייב. מקטיר ממנו בטזי ניסן קומץ עייג המזבח, והשאר נאכל לכהנים כשיירי כל המנחות.

<sup>.8</sup> עיין תו״כ כאן. ומנחות נח א

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>ומבואר עשייתן הלי תמידין ומוספין פ״ח הי״א, שביום חמישים לספירת העומר הוא חג השבועות, מניפן עם שתי כבשים שלמי ציבור ונאכלין כל שתי הלחמים לכהנים כק״ק. (ובענין תנופתן עי: בסי חיי מרן רי״ז הלוי הלי מעה״ק פ״ט ה״ג)

<sup>1</sup> וזייל האבן-עזרא קרבן ראשית תקריבו אתם להי כטעם שתים שני עשרונים (ויקרא כג, יז) המונפים לפני הי בחג השבועות וזה פיי להי, אעפייי שהם קדש להי הם למאכל הכהן. ומבואר כוונתו שהוראת התורה על מנחת שתי הלחם שאף שנקרבת להי בתנופה, אינה עולה על המזבח אלא נאכלת לכהנים.

מנחות מה ב. ופסק הרמביים הילכתא כרייע פייח מתמידין ומוספין הטייו, ועייייש ובנייכ. ראבייד ובנוייכ.

יוממת הבזיכין שהמשיך שה הרמב"ן שבלחם הפנים עובר על איסור חימוץ מחמת הבזיכין שהמשיך שה הרמב"ן עליהן לאזכרה (עיי רשייי מנחות נז ב דייה כל שממנו).

עי פיי הראבייד לתוייכ (דבורא דנדבה פרשת יב), ועיין משך-חכמה (ויקי ב יא), וצייע. איי פיי הראבייד לתוייכ (דבורא דנדבה פרשת יב), ועיין משך-חכמה (ויקי ב יא), וצייע.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> הרי מה שקרבין אימורי הכבשים זה הותר מכללו פירוש רי עמרם בגמי, וא"כ הפסוק מיירי בלחם עצמו, ואם מעיקר דינו אין למזבח כלום, מה בא הכתוב לומר. <sup>15</sup> והרי אם יעלה מהם למזבח יעבור מקרא דכל שאור לא תקטירו, ומה הוסיף הכתוב  $^{15}$ 

יו והרי אם יעלה מהם למזבח יעבור מקרא דכל שאור לא תקטירו, ומה הוסיף הכתוב דאל המזבח לא יעלו.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> והוסיף רא"ל שאף זבחי שלמי עצרת שהם שלמים (ואינם כחטאת ואשם על חטא) מ"מ אינם כשאר שלמים וקדשים קלים שאכילתן גרירת מצוה ואינה מצוה גמורה כי מ"מ אינם כשאר שלמים וקדשים קלים, אלא כיוון שזבחי שלמי צבור באים בחובת ציבור הרי שאכילתם היא מצווה גמורה כאכילת חטאת ואשם כי רק באכילתם נשלם הרצאת הקרבן (ועיר רמב"ם פ"י ממעה"יק ה"א-ג).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> עיי מה שהובא בחידושי הגרייז מנחות ה, אי הוי קרבן של חובת היום או קרבן להתרה, ובחילוק בין מנחת עומר לשתי הלחם.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> והיה אפשר לומר דבשתי הלחם לא שייך לומר כמו שאמרה הגמי (מנחות עג א) דאינן באים לכפרה אלא להתיר כמו העומר, דעדיפי מעומר, שהם באים לחובת היום וההתר ממילא בא (כדברי הגרייז מנחות ה, ועיין משנת יעבץ אוייח סיי כה ג), ואייכ הרי הם בכלל מצוות אכילת קייק, וכמו השלמי צבור עצמם שהם בכלל מצווה זו.

שכלל הרמביים מצוות אכילת הכהנים את שתי הלחם בכלל מצוות הקרבתם [ומקורו נראה בקרא דלהי לכהן הנייל וכרייע (ולבן ננס דפליג ארייע (בתוייכ אמור) אפשר דילפינן מאל המזבח לא יעלו וכפיי האבייע ויקרא ב יב) ויהיה פרוש הכתוב שדינם כשאר מנחות וקרבנות קייק אלא שכאן אין העלאה למזבח], וצייע מה נתחדש באכילת שתי הלחם שאינה כלולה בשאר מצוות אכילת קייק קדשים ושיירי מנחות, אלא כלול בעצם מצוות ההבאה.

והנראה בזה, שנתחדש כאן בהקרבת ומצוות אכילת שתי הלחם חידוש גדול, והוא שעיקר דינם היו צריכים להיות קרבים ע"ג המזבח, והדין שהולכים כולם לכהן ואין עולין למזבח אינו מעיקר דין וצורת הקרבת שתי הלחם, אלא הוא יוצא מאיסור של הקטרת שאור. שבא הכתוב (ויקי ב יב) של קרבן ראשית וכוי לומר ששתי הלחם אף שהם חמץ יוקרבו לפני הי אבל לא יעלו למזבח [אלא יהיו לכהנים], וקרא דיהיו להי לכהן הוראתו שאכילת הכהנים חשובה כאילו הם קרבים עייג המזבח. ולפיייז כל מה שאין שתי הלחם קרבים על המזבח אייז מעיקר דין הקרבת שתי הלחם, דאדרבא מעיקר דינם היה להקרב על המזבח [ככל מנחה], אלא הוא חידוש שכיוון שהם חמץ לא יעלו על המזבח אלא יאכלו אכילת כהנים תחת אכילת המזבח, וזהו הוראת הכתוב ואל המזבח לא יעלו. והם כוונת דברי הרמביים (מעהייק פייי), וזהו ביאור דברי הרמביין הנייל שבא הכתוב להוציא מהלאו של איסור שאור מה שהיה צריך לעלות למזבח, והיינו שהיא כוונת הכתוב ששתי הלחם כיון שהם שאור יוקרבו ולא יעלו למזבח $^{19}$ . ואייכ אין אכילתם מצוות אכילת קדשים כשאר אכילות קייק שהאכילה מצטרפת להרצאת הקרבן, אלא בשתי הלחם האכילה היא היא מכלל ההרצאה, שעל ידה נקרא שהוקרבו לה׳ כי היא תחת אכילת המזבח שלא אפשר לפי שהם חמץ, ולכך כלל הרמב"ם מצוות אכילתם בכלל מצוות הבאתם כי האכילה בשתי הלחם מעיקר המצווה בהם ואינה בכלל מצוות (פחי ופטי) של אכילת קדשים או שיירי מנחה. (ולפיייז אפשר לבאר מה שהיה סקייד בפסחים מז א ששתי הלחם (אף שאפייתם אינה מצווה ויכול לאפותם מעיוייט] יאפו ביוייט כיון שנאכלים לכהנים, עד שהוצרכה הגמי לתרץ שאני התם דכתיב לכם ולא לגבוה, והרי להלכה נדרים ונדבות אין קרבים ביוייט (עיין תוסי ביצה כ ב שאף לבייה דרשינן לכם ולא לגבוה. ועיי״ש כא א שכיון שמשולחן גבוה קא זכו עיקר הקרבתם לה׳ ולא לכם ולכך לא קרבין נויינ ביוייט שאין זה נקרא לכם), ואייכ מאי סקייד שתהיה אפיית שתי הלחם שונה משאר נדרים ונדבות כיון שנאכלת הא משולחן גבוה קא זכו ואין זה לכם, ולהנ״ל אפשר שכיון שאכילתם חשובה היא כאכילת מזבח סק״ד דשאני מנדרים ונדבות שעיקרם למזבח ורק משאריתם אכילתם לאדם, אבל הכא עייי אכילת האדם מיקרי שקרבו  $_{\circ}^{\circ}$ לגבוה, ואייכ מיקרי לכם, ותרצה הגמי שגם זה בכלל להי ולא לגבוה

## הרב ראובן קוקלין

#### משכנו של תלמיד חכם – בית המקדש?

-:

נאמר בפרשת אמור: ״וּבַת כֹּהֵן כִּי תַהְיֶה לְאִישׁ זָר... וּבַת כֹּהֵן כִּי תַהְיֶה אֲלְפֶנָה וּגְרוּשָׁה וְזֶרַע אֵין לָהּ״ (ויקרא, כ״ב, י״ב-י״ג). בכך שהתורה הסמיכה את המילים ״וּבַת כֹּהֵן כִּי תִּהְיֶה לְאִישׁ זָר״ למילים ״וּבַת כֹּהֵן כִּי תִּהְיֶה אֲלְפֶנָה וּגְרוּשָׁה וְזֶרַע אֵין לָהּ״ היא רמזה ש״בת כהן לישראל - אין תַּהְיֶה אַלְפֶנָה וּגְרוּשָׁה וְזֶרַע אֵין לָהִּ״ היא רמזה ש״בת כהן לישראל - אין זיווגם עולה יפה״ (ראה פסחים, מ״ט, ע״א). הגמי שואלת על כך מדבריו של רבי יוחנן: ״הרוצה שיתעשר - ידבק בזרעו של אהרן״, הרי שאנו רואים שמעלה היא למי שאינו כהן לשאת בתו של כהן. מיישבת הגמי את

הסתירה באופן הבא: דווקא כשישראל עם הארץ אין זיווגו עם בת כהן עולה יפה, אבל אם בת כהן נישאת לתמיד חכם, אזי נישואים אלה אדרבה מביאים ברכה.

דברי הגמי לכאי אינם מובנים: מה בכך שהבעל שאינו כהן הוא תלמיד חכם, סוף סוף הוא זר אצל כהונה, ואם כן הוא לכאורה כלול בדברי הפסוק: "יּוּבַת כַּהַן כִּי תַּהְיֶה לְאִישׁ זָר". ועוד קשה: מדוע הצירוף של מעלת תלמיד חכם עם כהונה מביא לידי עשירות. אכן מצאנו שתורה היא סגולה לעשירות, שהרי במסכת עבודה זרה (י"ט ע"ב) נאמר: "דבר זה כתוב בתורה ושנוי בנביאים ומשולש בכתובים: כל העוסק בתורה - נכסיו מצליחים לו", אך לא מצאנו שכהונה מצד עצמה מביאה ברכה בנכסים.

בכדי ליישב שאלה זו נביא את דברי הגרייח מוולוזיין (יירוח החיים"י, ג'י, ג'י) המסביר את ענין הקרבנות: כל דבר בעולם הזה, הוא כותב, מורכב משני חלקים – גשמי ורוחני, ועל ידי ששמים את הקרבן על האש שעל המזבח היורדת מלמעלה סר הרע ונהפך הקרבן כולו לטוב. רב חיים כותב שאותו ענין מתקיים על ידי תלמיד חכם: כל שימוש שהוא משתמש מן העולם בשביל ללמוד תורה מקדש את העולם. ובזה תלמיד חכם מתדמה לכהן בעבודתו.

על פי דבריו יתבארו דברי רבי יוחנן המוזכרים למעלה. שאלנו: מה בכך שבעלה של בת כהן תלמיד חכם, סוף סוף הוא זר אצל כהונה. אמנם לפי מה שכתבנו אינו קשה, שהרי ישנו דימיון וקשר גדול בין כהן לתלמיד חכם. ובאמת מצאנו שתלמיד חכם קרוי "כהן", כמו שכתוב (שמואל ב' ח', י"ח): "יּוּבְנֵי דָוִד כַּהְנִים הָיוּ", והם הרי לא היו כהנים כי אם תלמידי חכמים (ראה נדרים, ס"ב ע"א).

כמו כן לא קשה, מדוע כהונה בצירוף עם מעלת תלמיד חכם נעשית סיבה לעשירות: משום שייעבודת כהונהיי אצל תלמיד חכם – לקדש את עניני העולם הזה, ואם כן מוכרח שיהיה לו ריבוי נכסים בכדי שיוכל להתעסק בעבודה זו.

על פי זה נבין את דברי חזייל במסכת יומא (עייא עייא) שייהרוצה לנסך יין על גבי המזבח - ימלא גרונם של תלמידי חכמים יין", ובמסכת כתובות (קייה עייב) אמרו: "כל המביא דורון לתלמיד חכם - כאילו מקריב ביכורים", ובמסכת ברכות (י' ע"ב) מובא: "כל המארח תלמיד חכם בתוך ביתו ומהנהו מנכסיו - מעלה עליו הכתוב כאילו מקריב תמידים".

נפלא לראות עד היכן מגיעה הידמות של תלמיד חכם לכהן העובד בבית המקדש מהכנות שונמית לאירוח של הנביא אלישע. מובא בספר מלכים שאחרי ששונמית הכירה באלישע שהוא איש קדוש אמרה לבעלה (מלכים ב׳ ד׳, טי-י׳): ייהִנַּה נָא יָדַעְתִּי כִּי אִישׁ אֱלֹקִים קָדוֹשׁ הוּא עֹבֵר עָלֵינוּ תָּמִיד: ַנַצְשֶׂה נָּא עֲלִיַּת קִיר קְטַנָּה וְנָשִׂים לוֹ שָׁם מִטָּה וְשֵׁלְחָן וְכִּפֵּא וּמְנוֹרָה וְהָיָה מביא מביא אֱלֵינוּ יָסוּר שָׁפֶּה״. בספר ייאמרי נועםיי (ברכות, חי עייא) מביא הגר"א בשם מקובלים ששונמית הכינה ארבעה כלים אלה כנגד ארבעה כלים עיקריים שהיו בבית המקדש. ונראה להסביר את דבריו באופן הבא: כנגד מיטה ששונמית הכינה עבור אלישע היה בבית המקדש ארון הקודש, שהרי קודש הקדשים נקרא בספר מלכים (בי יייא, בי, ראה רשייי שם) ״חֲדַר הַמִּטוֹת״ על שם ארון הקודש שהיה שם. וכנגד שולחן היה ״שולחן לחם הפנים". כנגד כסא היה מזבח, שהרי מזבח מכוון כנגד כסא הכבוד, כמו שמבואר במדרש תנחומא (ובאבות דרבי נתן מובא: ״כל הקבור תחת המזבח כאילו קבור תחת כסא הכבוד"). ואילו המנורה מכוונת כנגד המנורה שהיתה בבית המקדש. וכותב הגרייא רמז לכך: ראשי תיבות של כלים אלה - יימשכןיי (מיטה, שולחן, כסא, נר).

ולפי דברי הגר״א הנ״ל יתבארו דברי הזוהר בפרשת בשלח (מ״ד ע״א). שם זוהר שואל: שונמית הכינה עבור אלישע כלים שלא כסדר שימושם, שהרי שימוש של המיטה הוא בסוף היום, ומדוע הזכירה אותה בראש. עונה הזוהר: היא הקדימה את המיטה משום שהמיטה חביבה מכל שאר הכלים, ודרך האדם להקדים דבר החביב עליו. לכא׳ דברים אלה הוא פלא גדול, מדוע מיטה חביבה מן הכל! אך לפי מה שכתבנו שמיטה מכוונת כנגד הארון שהיה בקודש הקדשים מובן הדבר היטב, שהרי ארון היה הכלי המקודש ביותר בקודש הקדשים.

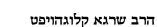
יוצא מכאן שכל עניניו של אלישע שהיה תלמיד חכם היו ענייני קודש ממש. ומסיבה זו לא נמצא לא זבוב על שולחנו ולא קרי על מיטתו (ברכות יי עייב), שכל אלה מצויים בחומר הנוטה לרקבון ולהפסד, אבל לא בקדושה (ועל כן אמרו חכמינו (יומא כייא עייא) שמעולם לא נראה זבוב בבית המטבחיים שבמקדש). וכשראתה שונמית שלא היו הפסדים אלה מצויים אצל אלישע הבינה שהוא איש קדוש, ולפיכך הציעה לבעלה להכין עבורו את המקום לשהותו בדמיון בית המקדש.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> ולפייז גם ביכורים הכלולים בפסוק קרבן ראשית החידוש בהם שהיו צריכים ליקרב, וילכו לכהנים תחת ליקרב. וצייע.

תולעת מסי אדם אדם חייב אדם שבועות חייב מסי שבועיה בשלייה הייב מסי תולעת מסי באר מה ובזה אבאר ובזה ובזה אביים ו יעקב וז"ל: בא הקרבו ביום זה (שבועות) חמץ ומצה. חמץ כנגד הגוף ומצה כנגד הנפש. והחמץ והמצה קריבים יחד על גבי המזבח, גם הנפש והגוף יתענגו יחד בעדון העולם ההוא שהוא זיו השכינה, כמו שמצינו למשה ואליהו, עייכ [ועיין רמביין (ויקי כג יז) וזייל צוה הכתוב שתהיינה חמץ, לפי שהם תודה לשם כי חקות קציר שמר לנו, וקרבן התודה יבוא על לחם חמץ. ואולי אסור החמץ מפני שירמוז אל מדת דין וכו׳ ובעבור שהקרבנות לרצון לשם הנכבד, לא יובאו מן הדברים אשר להם היד החזקה לשנות הטבעים, וכן לא יבאו מן הדברים המחוקים לגמרי כגון הדבש, רק מן הדברים המזוגים, כאשר אמרו בבריאת העולם (ב"ר יב טו) שיתף מדת רחמים במדת הדיו ובראו. והנה בחג השבועות שהוא יום מתן תורה יביא הקרבן בדין תודה וכוי וזה סוד מה שאמרו רבותינו (ויק״ר ט ז), כל הקרבנות בטלין וקרבן תודה אינו בטל לעולם וכוי, כי בו מצה וחמץ, כענין בעולם הבא, עייכ], והוא עייפ מייש בזהר (חייב קפג, ב) דביומא דשבועות מקרבין חמץ לאתוקדא על מדבחא ומקרבין תרין נהמין אחרינן כחדא וחמץ אתוקדא בינייהו בנורא דמדבחא ולא יכול לשלטאה ולנזקא לון לישראל כוי. והדברים צייע שהרי שתי הלחם דשבועות נאכלים לכהנים ואין בהם למזבח. ולהנייל יש ליישב דאכילת הכהנים בשתי הלחם כאכילת מזבח חשובה, שהיא תחתיה.

לא פלא שענין שהמארח תלמיד חכם בתוך ביתו כאילו מקריב תמידים חזייל למדו דווקא מהאירוח של שונמית את אלישע.

--



#### בגדר לימוד תורה דיחיד ולימוד תורה דרבים

א) עי שיע סימן קל"ט סעיף ט' בזה"ל, אם קראוהו לקרות בתורה קודם שיברך ברכת התורה לעצמו כבר נפטר מלברך ברכת אשר בחר בנו דלא גרע מהנפטר באהבה רבה ע"כ.

ב) והביא המג"א ס"ק י"ב דברי הב"ח ורש"ל שצריך לומר אח"כ ברכת לעסוק בדברי תורה, ודלא כמו הנפטר באהבה רבה.

ג) וצייע אייכ בלשון המחבר במשייכ דלייג מאהבה רבה, והא לכאורה אומר ברכת התורה ממש, ואף דתקנו הם ברכה לכבוד הצבור בוודאי הוי מעשה לימוד התורה, ואייכ הוי ברכת התורה ממש, וצייע.

ד) והנה עי משכנות יעקב סימן ס"ג שמביא דברי הירושלמי ברכות דף נ"ב: - נ"ג. ומוכיח מיניה דחלוק תלמוד תורה דרבים מתלמוד תורה דרחיד, דבתלמוד תורה דרבים דהוי דומיא דזימון הוי דין ברכת התורה מהיית אבל בתלמוד תורה דיחיד הוי כשאר ברכת המצות ומדרבנן, ופוסק כך להלכה, ונפק"מ בספק בירך, וכן מה"ט פשוט דמי שעולה לתורה מברך ברכת התורה אף שכבר בירך לפנ"כ, ומשום דאז מתחייב מה"ת, ומה שהפוסקים הוצרכו לעוד טעם, דנתקן משום כבוד הצבור הוא משום דסברי דאף בלימוד דיחיד הוי ברכתו מה"ת, וע"ש עוד, וכ"ה בשו"ת תורת רפאל.

ה) ועי בספר מגד גבעות עולם ח"ב הוספות, ממו"ח הגר"מ שורקין שליט"א שדן מהו השיעור דרבים, דמשיטמ"ק ב"ק דף ט"ז: נראה דשיעורו משלשה, דאיכא רב ושני תלמידים, וכן שמע בשם מרן הגרי"ז דשלשה שיושבים ועוסקים בתורה הוי ת"ת דרבים, וכ"מ מדמיון הירושלמי לזימון שהוא בשלשה.

 ו) וצייע מדברי הירושלמי ברכות דף מ"א: דיליף דברכת המצוות מהיית מהיקש לברכת התורה, ואם ברכת התורה הוא מן התורה דווקא בתלמוד תורה דרבים, צע"ג.

ז) ונראה לכאורה דגדר החילוק בין תלמוד תורה דרבים לדיחיד הוא בתורת מעשה, ודהוי מעשה לימוד אחרת בעצם מהותו.

ח) ויש לדון לפייז דאף לדידן דסייל דאף תלמוד תורה דיחיד הוי מהיית מיימ יייל דחלוק מעשה לימוד דיחיד ממעשה לימוד דרבים, ודמדרבנן דנו משום כבוד הצבור דמעשה לימוד של רבים מחייב עוד ברכה, ולא הוי בכלל לימוד דיחיד.

ט) והיינ יייל הפוך, ודברכה בצבור דהוי ברכה על מעשה לימוד של רבים אינו ברכת התורה **ממש** על לימוד תורה דיחיד אלא הוי כמו ברכת אהבה רבה על קייש לגבי תורה דיחיד, דכיון דמברך על אותו ענין של תורה יוצא

 י) ועי אגרות משה ח"א או"ח סימן כ"א שדן בדברי הראב"ד דמי שבירך אשר בחר בנו לא יברך שוב ברכת לעסוק בדברי תורה, וצ"ע מדברי הש"ע כאן דמבואר דלא נפטר אלא מברכת אשר בחר בנו.

---

## הרב אפרים קליין

#### בדבר המנהג לעמוד בשעת קריאת עשרת הדברות

תחילת הענין הוא בגמי בברכות (יב,א) במקדש לאחר מליחת התמיד של שחר אמר להם הממונה ברכו ברכה אחת והם ברכו, וקראו עשרת הדברות, שמע, והיה אם שמוע, ויאמר, וכוי. אמר רב יהודה אמר שמואל אף בגבולין בקשו לקרות כן, אלא שכבר בטלום מפני תרעומת המינין ופרשייי שם בקשו לקבוע עשרת הדברות בקריאת שמע. ובטלום מפני תרעומת המינין - שלא יאמרו לעמי הארץ אין שאר תורה אמת, ותדעו שאין קורין אלא מה שאמר הקבייה ושמעו מפיו בסיני.

בשויית הרשבייא (חייא סימן קפייד וחייג סיי רפייט) נשאל מהו לומר עשרת הדברות בשחר בבית הכנסת לפי שיש אנשים רוצים להנהיג צבור כן, ראוי לעשות כן, או לאו, והשיב וזייל: אסור לעשות כן, ואעפייי ששנינו במסי למיד אמר להם הממונה ברכו ברכה אחת והם ברכו וקראו עשרת תמיד אמר להם הממונה ברכו ברכה אחת והם ברכו וקראו עשרת

הדברות שמע והיה אם שמוע, כבר בטלוה מפני תרעומת המינין כדאיתא בפ״ק דברכות וכו׳ עכ״ל. הוסיף שהאיסור הוא להבליט את עשרת הדברות לא רק באופן המבואר בגמ׳ ע״י קריאתם בברכות ק״ש אלא בכל אופן של קריאה עם הציבור.

אמנם בטור או״ח סימן א׳ כתב וטוב לומר פרשת העקדה ופרשת המן ועשרת הדברות ופרשת הקרבנות וכו׳. ומקשים הנו״כ מהגמ׳ בברכות הנ״ל. וכתב הדרישה שם בשם המהרש״ל שלא מנעו מלומר עשרת הדברות אלא כמו שנהגו לקבעו בברכות כמו קריאת שמע וכלשון המשנה דתמיד אבל בלא ברכה לית לן בה (דלא כהרשב״א הנ״ל)

והנה הבייי שם כתב דכל האיסור הוא לאמרם בציבור אבל ביחיד דלייש תרעומת המינים טוב לאומרם שעייי כך יזכור מעמד הר סיני בכל יום ותתחזק אמונתו בזה. והקשה הדרישה שם למה לא חילק רבינו הטור בין ציבור ליחיד, ותיי דיש לומר דהטור ודאי מיירי ביחיד שהרי כתב שישכים קודם עלות השחר ויאמרם. אמנם הבייי בשויע סימן אי סעיי ה' פסק כלשון הטור שטוב לומר גם פ' עשרת הדברות, ולא חילק בין יחיד לציבור אעייפ שהוא מדבר לאחר עלות השחר ובאמת הרמייא כתב ודוקא ביחיד מותר לומר עשרת הדברות בכל יום אבל אסור לאומרם בציבור עכייל,

הרמביים בשויית פאר הדור סימן רסייג נשאל על ענין עמידת הצבור בעת קריאת עשרת הדברות. והשיב בזהייל: זה אשר הנהיג הרב הנפטר נייע לישב הוא הראוי, וראיותיו נכונות לפי דיני אנשי העיון, ואין להוסיף עליהן, וכך היה ראוי לעשות, בכל מקום שמנהגם לעמוד צריך למנעם בגלל מה שמגיע בזה מן ההפסד באמונה שמדמים שיש בתורה מדרגות ומקצתה מעולה ממקצתה וזה רע עד מאד ומן הראוי לסתום כל הפתחים שמביאים לזאת האמונה הרעה וכו' והיה מן המינים מי שהאמין שאין מן השמים אלא י' הדברות וששאר התורה משה מפי עצמו אמרו ולכן ביטלו קריאתן בכל יום ואסור בשום פנים לעשות בתורה מקצתה מעולה ממקצתה עכ"ל.

הרחיב הרמביים את דברי הגמי יותר מן הראשונים וסייל שהוא נאמר גם על עמידה בשעת קריאת עשרת הדברות על סמך הגמי הנייל אמנם מדויק בלשונו שהוסיף ביאור בגמי דלא כרשייי שם דברשייי מבואר שהאיסור הוא שלא יאמרו לעמי הארץ אין שאר תורה אמת, ותדעו שאין קורין אלא מה שאמר הקבייה ושמעו מפיו בסיני. וכן לשון הריימ והיה מן המינים מי שהאמין שאין מן השמים אלא יי הדברות וששאר התורה משה מפי עצמו אמרו. אמנם הוסיף טעם ואסור בשום פנים לעשות בתורה מקצתה מעולה ממקצתה והיינו דאפיי שכל התורה אמת מיימ יש איסור לעשות בתורה חשיבות של פסוק אחד מחבירו. ונראה דאולי הטעם הראשון שייך רק בציבור שאז אומרים שאין כל התורה מהשמים אבל ביחיד לייש טעם זה וכמייש להדיא הבייי הנייל. אמנם לטעם השני הוא איסור גם ביחיד לעשות התורה מקצתה מעולה ממקצתה כי הוא דין בעצם החשיבות לעשות התורה מקצתה מעולה ממקצתה כי הוא דין בעצם החשיבות הניתנת לפסוק אחד על חבירו ולא בהבלטה של הפסוק על חבירו.

והנה בשו"ת אגרות משה (אורח חיים חלק ד סימן כב) כתב ליישב המנהג דידן לעמוד בעת קריאת עשרת הדברות וכתב א. דיש לחלק בין קריאת עשרת הדברות לבדם לבין קריאתם עם עוד פסוקים (ואמנם דחה טעם זה כי בגמי הוזכר שקורין אותם עם פרשיות דק"ש וציצית ובכל אופן אסרו לעשות כן משום תרעומת המינים.) ב. ההיתר הוא מחמת שנהגו לעמוד גם בשירת הים בפ' בשלח ובשביעי של פסח שמזה רואין שאיכא עוד דברים שעומדים אף שלא שייך שם דברי המינים יבינו שהוא מטעם אחר. ונראה שכל דבריו שייכים לטעם הראשון שהחשש הוא משום שיאמרו שאין שאר התורה אמת וממילא במקום שקורים עם עוד פסוקים אחרים ולא לעמוד בשירת הים הוא לטעם הראשון כי כשקורים פסוקים אחרים ולא רק עשרת הדברות אמת אלא כל התורה. אבל עם החשש הוא משום עשיית התורה מקצתה מעולה ממקצתה מה יעזור שעומד בעוד כמה פסוקים גם עליהם עדיין עושה אותם מעולים ממקצתם וכן על שירת הים גם אסור לעמוד בה משום שעושה אותה מעולה משאר התורה.

ונראה בכל זה עפייי משייכ בשויית דבר שמואל (אבוהב) סיי רעייו וזייל: ואין כאן מקום למינים לרדות כיון שהכוונה היא גלויה ומפורסמת לכל, שהיא כדי, לתת אל לבנו בעת ובעונה ההיא דרך קימה שיש בה הידור כאלו הקבלנו פני השכינה במעמד הגדול והנורא ההוא, והאמונה התקועה בקרבנו מפני הקבלה וגם מעת היותנו שם אנו בנפשותינו נצבים ועומדים כדכתיב ויתיצבו בתחתית ההר. ובהמשך דבריו דימה זאת לקידוש לבנה שהיא כהקבלת פני שכינה ואמר אביי לפיכך צריך לממרינהו מעומד.

----------ויעוּדם ------------ויעוּדם

וביאור דבריו דבקריאת התורה ביום חג השבועות יש בה שני ענינים א. ענין קריאת התורה של מועד ושבת ב. ענין קריאה בכדי לתקוע בקרבנו האמונה במעמד הר סיני וכ״כ המג״א בסי׳ תצד בשם החזקוני פ׳ יתרו (דקריאת התורה) שבעצרת שהיא דוגמת מ״ת ומתרגמין הדברות קורין כל דבור, ועי׳ בביאור הלכה שם שהאריך לבאר את ההבדלים בין טעם העליון לטעם תחתון ואחד מהם שטעם עליון מחולק לדברות וטעם תחתון מחולק לפסוקים וזה כוונת המג״א ומתרגמין הדברות קורין כל דבור, ובסוף דבריו כתב הביה״ל ״וע״כ בשבועות נוהגין לקרות בצבור בהראשון דהיינו בטעם העליון לעשות מכל דיבור פסוק אחד לפי שבו ביום נתנו עשרת הדברות״ הרי שאפי׳ עושים שינוי בטעמים בכדי להזכיר המעמד ביום שנתנו בו עשרת הדברות ויכיון כאילו עומד עתה אצל הר סיני מדברות מפי הקב״ה ומפי ציר נאמן ביתו משה עבד הי״

[וכבר מצינו בלשון הרמב"ם לענין קריאת ההקחל בהלי חגיגה פרק ג,ו וז"ל חייבין להכין לבם ולהקשיב אזנם לשמוע באימה ויראה וגילה ברעדה כיום שניתנה בו בסיני, אפילו חכמים גדולים שיודעים כל התורה כולה חייבין לשמוע בכוונה גדולה יתרה, ומי שאינו יכול לשמוע מכוין לבו לקריאה זו שלא קבעה הכתוב אלא לחזק דת האמת ויראה עצמו כאילו עתה נצטוה בה ומפי הגבורה שומעה, שהמלך שליח הוא להשמיע דברי האל. להדיא שיש קריאה בתורה שאינה כקריאת התורה אלא כנתינתה בסיני ונודעה לחזק את האמת כאילו עתה נצטוה ומפי הגבורה, וה"נ קריאת התורה דשבועות ענינה לתקוע בקרבנו האמונה במעמד הר סיני כמרואר]

אמנם דברי הדבר שמואל כפי שנראה מלשונו קאי לטעם הראשון שהוא משום טעות המינים וכתב שאינו שייך לטענתם, ונראה להוסיף שכיון שנקרא בטעם עליון ובשינוי גם אין חשש לטעותם. אבל נראה שגם לטעם השני שהאיסור הוא לעשות התורה מקצתה מעולה ממקצתה נראה שכל האיסור הוא בקריאה שהיא בגדר קריאת התורה אבל בקריאה שגדר הקריאה הוא לעשות כמעמד הר סיני ולקבוע האמונה בליבנו גם לא שייך האיסור של לעשות התורה מעולה ממקצתה כי הוא גדר קריאה אחרת מכל התורה. וכל התשובה שכתב הרמב"ם לא נכתבה על קריאת התורה בשבועות אלא על קריאת עשרת הדברות בשאר השנה שאין בהם את הזכר למעמד הר סיני וממילא שייכים הטעמים הנייל. אחרי כותבי זאת ראיתי בסי הלכות חג בחג שרצה לחלק בין אופן הקריאה בטעם העליון לטעם תחתון, ויצא לחדש שבמקומות שגם בפרשת יתרו ואתחנן קוראים בטעם העליון יעמדו, אמנם לדברינו אין טעם הקריאה לבדו משנה את הדין אלא הוא רק סימן שמטרת וסיבת הקריאה שונה בחג השבועות שהוא זכר למעמד הר סיני, וממילא גם במקומות שנהגו לקראות בשאר השנה בטעם עליון עדיין אינו זכר למעמד הר סיני וממילא אין צריך לעמוד בהם.

## הרב יאיר יעקב קרמר

#### מניחים חיי עולם ועוסקים בחיי שעה

איתא בגמי שבת דף ל"ג ע"ב אזלו (רבי שמעון בר יוחאי ור' אלעזר בנו) טשו במערתא וכו' והוו יתבי עד צוארייהו בחלא כולי יומא גרסי וכו' איתבו תריסר שני במערתא. אתא אליהו וקם אפיתחא דמערתא אמר מאן לודעיה לבר יוחי דמית קיסר ובטיל גזירתיה. נפקו, חזו אינשי דקא מאן לודעיה לבר יוחי דמית קיסר ובטיל גזירתיה. נפקו, חזו אינשי דקא עיניהן מיד נשרף. יצתה בת קול ואמרה להם להחריב את עולמי יצאתם, חיזרו למערתכם. הדור אזול איתיבו תריסר ירחי שתא וכו' יצתה בת קול ואמרה צאו ממערתכם. נפקו, כל היכא דהוי מחי ר' אלעזר הוה מסי ר"ש אמר לו בני די לעולם אני ואתה. בהדי פניא דמעלי שבתא חזו ההוא סבא דהוה נקיט תרי מדאני אסא ורהיט בין השמשות אמרו ליה הני למה לך אמר להו לכבוד שבת. ותיסגי לך בחד, חד כנגד זכור וחד כנגד שמור. א"ל לבריה חזי כמה חביבין מצות על ישראל, יתיב דעתייהו.

הנה זייל נפה״ח שער ד׳ פרק כ״ח. ״ולזאת אף היא (התורה) דרך ירידתה והשתלשלותה ממדרגה למדרגה ומעולם לעולם צמצמה עצמה להתלבש בכל עולם לדבר בעניני אותו העולם. כפי ענין וערך אותו העולם כדי שיוכל לסבול קדושתה ואורה עד שברידתה לבא לזה העולם נתלבשה ג״כ לדבר בערכי ועניני זה העולם וספורין דהאי עלמא כדי שיוכל זה העולם לסבול קדושת אורה. אמנם אם שהיא מדברת בתחתונים רומזת היא בהם גופי תורה וענינים פנימיים ופנימיים לפנימיים גבוה מעל גבוה עד אין תכלית״.

ובהמשך דבריו שם: "יולכן שגורה בפי הזוהר דאורייתא כולה איהי סתים וגליא, שהוא מבואר לכל מבין שפרושו הוא שהוא הדרך הנסתר מהתורה הקדושה שאינו כתוב מפורש ומבואר בה אלא שנסתר ונטמן ענינים אלו ברמז בדבריה. ודרך הנגלה שבה הוא הפשוטו של מקרא שהוא כתוב מפורש ומבואר בה. ושם בהמשך: וכל אחד מסתכל בסתרי עומק פנימיותם כפי רב חכמתו וזך שכלו וקדושת טהרת לבבו ורב עסקו והגיונו בה. אמנם עיקר הטעמי תורה סוד נשמתא לנשמתא דילה סתרי סתריה המה דברים שכסה עתיק יומין והעתיקן מבריותיו וכו׳.

וגם במעמד הקדוש בעת קבלת התורה הקדושה אף דאתבסם עלמא עד שאמרו זייל (שבת דף קמייו עייא) ישראל שעמדו על הר סיני פסקה זהמתם. עם כל זה לא זכו להשיג רק עמק פנימיות הנשמתא דאורייתא אבל לא בחינת הנשמתא לנשמתא וכוי עייש.

עוד הביא לעיל הנה״ח ז״ל: אמנם אם שהיא מדברת בתחתונים רומזת היא בהם גופי תורה ועינינים פנימיים ופנימיים לפנימיים גבוה מעל גבוה עד אין תכלית.

כדי לסבר את האוזן, הנה בשר וחלב הם ענינים של דין וחסד, בשר הוי דין וחלב הוי חסד. יוצא איפה שכאשר לומדים עניני בשר וחלב מתעסקים בדין וחסד. וכן להיפך, וכאשר מתעסקים בענינים הפנימיים של דין וחסד יתכן ניימ לבשר וחלב.

הנה ראיתי מביאים בשם האר"י ז"ל דמה שאין הלכה כבית שמאי וכרשב"י הוא מפני גודל מעלתם שלא עסקו בתורת העוה"ז כלל רק בתורת עולם האצילות כי התורה מתפשטת בכל עולם ועולם והם נפרדו מן העולם הזה ועסקו בתורת השכלים הנפרדים והתורה כפי סודותיה בעולמות העליונים הלכותיה משונים מכפי ענינה בעולם הגופים ואמר שבשמים פוסקים כבית שמאי וכרשב"י ושכן יפסקו ההלכה לעתיד לבוא כשיתפשטו הנפשות מן הגופים שאז תהיה ההלכה למטה כמו שהיא בעולם העליון ועל זה אומר כי תורה חדשה מאתי תצא שתהיה התורה למטה כמו שהיא איתי למעלה ע"כ.

לפי זה רצה חכ״א לישב את מה שמובא בחידושי הריטב״א ששאלו רבני צרפת על הגמ׳ עירובין דף י״ג ע״ב א״ר אבא אמר שמואל שלש שנים נחלקו ב״ש וב״ה הללו אומרים הלכה כמותינו והללו אומרים הלכה כמותינו יצאה בת קול ואמרה אלו ואלו דברי אלוקים חיים הן והלכה כב״ה וכו׳ עי״ש.ושאלו רבני צרפת היאך אפשר שיהיו אלו ואלו דברי אלוקים חיים וזה אוסר וזה מתיר.אולם לפי הנ״ל מיושב דהלכה כב״ה בעוה״ז והלכה כב״ש בעולם העליון.

ואפשר בס״ד לכאורה להוסיף ולבאר את הגמי בשבת דף ל״ג ע״ב הנ״ל. שכאשר יצאו רשב״י ובנו וחזו אנשי דקא כרבי וזרעי ואמרו מניחים חיי עולם ועוסקים בחיי שעה הכונה דחזו אנשי שלמדו הלכות בענין חרישה וזרעה השייכים לעוה״ז ולא עסקו בתורת השכלים הנפרדים והתורה כפי סודותיה בעולומות העליונים וכתוצאה מכך כל מקום שנתנו עיניהם מיד נשרף. בגלל זה יצתה בת קול ואמרה להם להחריב את עולמי יצאתם חיזרו למערתכם. וזה מוסבר לפי דברי הנה״ח הנ״ל דהתורה צמצמה עצמה להתלבש בכל עולם לדבר בעניני אותו עולם כפי ענין וערך אותו העולם כדי שיוכל לסבול קדשתה ואורה וכו׳ כנ״ל. דהיינו התביעה עליהם היתה שההתעסקות בהלכות השייכים לעולם הזה היא היא הביטוי האמיתי לתורה בעולם הזה ואם מתעסקים בתורה של עולם העליון אין יכול לסבול קדושתה ואורה.

והאיר לי בני שליט״א שאפשר להסביר ג״כ לפי זה את המשך הגמי הנ״ל: בהדי פניא דמעלי שבתא חזו ההוא סבא דהוה נקיט תרי מדאני אסא ורהיט בין השמשות אמרו ליה הני למה לך אמר להו לכבוד שבת. ותיסגי לך בחד, חד כנגד זכור וחד כנגד שמור. א״ל לבריה חזי כמה חביבין מצות על ישראל, יתיב דעתייהו. טעון הסבר מדוע בגלל זה יתיב דעתייהו. ולפי הנ״ל י״ל דההוא סבא אמר להם שהוא מתעסק בשמור וזכור ויצא לו הלכה למעשה דבעינן תרי מדאני אסא חד כנגד זכור וחד כנגד שמור. דהיינו כמו שכאשר מתעסקים בתורה של עוה״ז זה רומז לענינים בעולמות העליונים ה״ה כאשר מתעסקים בתורה של העולמות העליונים ה״ה כאשר מתעסקים בתורה של העולמות העליונים אפילו אם מתעסקים בתורה של העוכיז זה צריך אפילו אם מתעסקים בתורה של העולמות בעוה״ז זה צריך להיות ע״מ להסיק את ההלכות השייכות לעוה״ז.

והאיר לי ת״ח אחד מדברי רש״י ריש פרשת בחוקותי שמביא מתורת כהנים אם בחוקותי תלכו על מנת שתהיו עמלים בתורה והכוונה היא שתהיו עמלים בתורה בשביל ואת מצוותי תשמורו ועשיתם אותם דהיינו ע״מ לשמור ולקיים.

## הרב מנחם זלמן קרמר

#### בלאו דלא תדרוש בעמון ומואב – מגילת רות

א. דעת המנחת חינוך מצוה תקסבי, דלאו דלא תדרוש שלומם וטובתם כל הימים שנאמר בעמון ומואב קיים גם בגירותן, כמו האיסור לבא בקהל שנאמר בהם דודאי קיים גם בגירותן. ועיי״ש בדבריו שהוסיף דלכאוי יש לאסור בלאו זה גם נקבות, הגם דבאיסור ביאה בקהל איכא מיעוטא דעמוני ולא עמונית, לא מצינו מיעוט זה בלאו דלא תדרוש. והקשה ע״ז באבי עזרי, ממה שמצינו במגילת רות שהיטיב בועז עם רות ולא חשש ללאו זה, ואע״פ שהיתה אשה ואחר גירות הא נתבאר דגם בכה״ג איכא לאו והניח בצ״ע.

ב. ושמעתי בשם הגאון רבי אליהו ברוך פינקל זצ"ל ליישב קושיא זו, על פי דברי הגהות מיימוניות בפייו מהלי מלכים הייו, הוייד בתוייד המנחייח שם, דכל האיסור דלא תדרוש הוא רק לדרוש שלומו וטובתו בתחילה, אבל תשלומי שלום, דהיינו שהעמוני עשה עם הישראל טובה ורוצה הישראל להחזיר לו שלום וטובה, מותר. ואייכ יייל, דהכא שעשתה רות טובה עם נעמי שהיתה קרובתו של בועז אין איסור לגמול ולהשיב טובה לרות על אף שהיתה עמונית. ולפייז, הוסיף הגאון הנייל, יש לפרש את הדין ודברים בין בועז לרות. דהנה יעוייש בפי בי פסי חי טי, ויאמר בועז אל רות הלא שמעת בתי אל תלכי ללקוט בשדה אחר וגוי עיניך בשדה אשר יקצורון והלכת אחריהן וגוי. והשיבה לו רות בפסי יי, ותאמר אליו מצאתי חן בעיניך ואנוכי נכריה. וציית מאי דקאמרה ליה ואנוכי נכריה והרי היתה כבר אחר גירות. ויעויי בתרגום ירושלמי עייד רות ואנוכי נכריה, ואנא מעמא נוכראה מבנתהון דמואב ומעמא דלא אידכי למיעל בכנישתא דהי. ולכאוי יש להבין דברי התרגום ששאלת רות היתה על מה שדרש טובתה, והא מעמא דמואב אני והיאך מותר לדרוש טובתי ואפיי אחר גירות. וע"ז השיב לה בועז בפסי יאי, הגד הגד לי כל אשר עשית את חמותך אחר מות אישך וגוי. והיינו כנייל דתשלומי שלום מותר לדרוש, וכיון שעשית טובה עם נעמי מותר לי מעתה לדרוש טובתך ולגמול לך על הטובה שעשית עם קרובתי, ודברי פי חכם חן. וכשהרצה הדברים קמי מרן הגרא"מ שך זצייל, שמח שמחה גדולה וקילס הדברים מאד.

ג. ובסייד נתחדש לי תוספת נפלאה בזה. דהנה אכתי לא נתבארו סוף דברי בועז בפסוק יא׳ שאמר ותעזבי אביך ואמך וארץ מולדתך ותלכי אל עם אשר לא ידעת תמול שלשום, דהזכיר כאן ענין הגירות. ולכאוי להנייל ענין הגירות אינו שייך לכאן, שהרי לאו דלא תדרוש שייך גם אחר גירות כמשייכ המנח"ח וע"ז קאמר בועז דהם רק תשלומי שלום ומה הועיל מה שהוסיף ע"ז דהיא גיורת.

ונראה לומר, דיעויי בגוף דברי ההגהיים הנייל, שהביא ראיה לדבריו דתשלומי שלום מותר, משמואל ב׳ פרק י׳, ששלח דוד שלוחים לחנון בן נחש לנחמו על מות נחש, כיון דנחש עשה עמו חסד בברחו מפני שאול. ולכאוי איך הותר לדוד לדרוש בשלום חנון והלא היה עמוני ועבר על הלאו דלא תדרוש, ועייכ צייל, דכיון דהיה רק תשלומי שלום על החסד שעשה עמו נחש אין איסור להחזיר לו שלום. ובכסף משנה שם הקשה קושיא עצומה ונוראה על ראית ההגה"מ, דהא איתא שם במדרש על מעשה דוד זה, ועל תגובתו של חנון בן נחש שביזה שלוחי דוד וגזר חצי זקנם ועיייכ בא דוד להילחם בו ועם ארם נהרים, בזה"ל: אתה מוצא במי שבא עליהם במדת רחמים סוף בא לידי בזיון, ואיזה זה שנאמר אעשה חסד עם חנון וגוי, סוף בא לידי בזיון ויקח חנון את עבדי דוד וגוי, ונצטרך להלחם עם ארבע אומות, בני עמון, ארם צובא איש טוב ומלך מעכה, מי גרם לו לדוד כל זה שבקש לעשות טובה עם מי שאמר הקב״ה אל תדרוש שלומם וטובתם. אמר לו הקב"ה לדוד, אתה עובר על תורתי אני כתבתי אל תדרוש שלומם וטובתם ואתה עושה עמהם חסד, אל תהי צדיק הרבה מכאן שלא יהא אדם מוותר על התורה, עכייל המדרש. ולכאוי מפורש בדברי המדרש דעבר דוד על הלאו דלא תדרוש ומהייט נענש ואיך הוכיח מכאן ההגהיימ דאין לאו בתשלומי שלום דאלייכ איך שלח דוד שלוחים, הרי במדרש מפורש דעבר ונענש וצעייג.

וליישב דברי ההגה״מ יש להקדים קושיא נוספת, אם באמת עבר דוד על הלאו היאך אמריי ביומא דוד בשתים ועלתה לו ואמריי עוד כל האומר דוד חטא אינו אלא טועה, והא איכא נמי לאו זה דאל תדרוש שלומם וטובתם שעבר עליו דוד. ונראה לומר דהא פשיטא שלא נחשד דוד לעבור על לאו מפורש בתורה ח״ו, וזהו שהוכיח ההגה״מ ממה ששלח דוד שלוחים לנחם את חנון בן נחש מוכח דאין במעשה זה לאו דלא תדרוש וע״כ דהוא משום דאין זה אלא תשלומי שלום. והא דנענש ע״ז ואמר לו הקב״ה עברת על דברי תורה צריך לומר בדקדוק לשון המדרש דהיתה

עליו תביעה בצורת תשלום הטובה וכמו שאמר המדרש כל הבא עליהם במדת רחמים וכן בהמשך הדברים אתה עושה עמהם חסד, והיינו דנתבע דוד על צורת תשלום הטובה ולא על עבירת הלאו ח״ו, דכיון דאמרה תורה אל תדרוש שלומם וטובתם נראה מזה הכוונה שלא לרחם עליהם כלל ולא להתחסד אתם ונתבע דוד על מדת רחמים שגילה בקיום מיוחד של הכרת טובתו ולא נסתפק בהחזרת הטובה גרידא. [וזהו שאמר המדרש בסו״ד אל תהי צדיק הרבה והיינו שבהקפדתו על חובת הכרת טובה פגם קצת לפי דרגתו ברצון השי״ת דאל תדרוש שלומם וטובתם. ויתכן גם לבאר עפ״ז מה שאמר המדרש עוד, מכאן שלא יהא אדם מוותר על התורה, והיינו דאדם נתבע לא רק על הלאו עצמו אלא גם על רצון ה׳ המתגלה מן הדברים על אף דלא נאמר ע״ז הלאו במפורש]

ד. אלא דאם כן תחזור הקושיא על בועז שריחם על רות ודאג לכל צרכיה לא רק לצאת ידי חובת הכרת הטוב, ולזה אין מועיל לכאו׳ התירוץ דתשלומי שלום, דגם אם תשלומי שלום הותרו מדת רחמים לא הותרה, ולא מצינו שנתבע בועז ע"ז כשם שנתבע דוד. ונראה לחדש, דגם לדעת המנח"ח דיש איסור לא תדרוש בגירות ג"כ, אבל הענין לא לבוא עליהם במדת רחמים ולא לעשות עמהם חסד ודאי אין שייך אחר גירות שהרי ישראל הם וביותר שהרי גרים הם ונאמר ואהבתם את הגר וכיון שכך סגי בהיתר דתשלומי שלום דעי"ז אפשר לדרוש טובתם גם דרך רחמים וחסד.

ובזה יש לפרש באופן נפלא את המשך דברי בועז בפסי יא', דאחר שאמר הגד הגד לי את אשר עשית את חמותך, הוסיף ואמר ותעזבי אביך ואמך דרמז בזה על גירותה, והקשינו לעיל מה ענין גירותה לכאן והלא הלאו דאל תדרוש קיים גם לאחר גירות. והשתא יש לפרש, דבזה נתכוין להסביר איך הותר לו לדרוש טובתה באופן של רחמים וחסד, ולכן סיים דבריו ואמר ותעזבי אביך ואמך וארץ מולדתך ותלכי אל עם אשר לא ידעת תמול שלשום.



#### הרב יצחק לוי

#### ולא קם כמשה

כי בשו"ע (יו"ד סיי רמ"ב סעיף ל"ו) האומר לחבירו איני מקבל ממך פיוס אף אם היית כמשה, מלקין אותו משום בזיון. וכי הב"י שלכן דקדקו בגמ' לומר אילו אמרה יהושע לא צייתנא ליה, ולא אמרו אילו אמרה משה. ולפ"ז כ' הט"ז (סק"כ) שהבזיון הוא כלפי משה, לומר 'אילו היה אדם כמותו', שזהו בלתי אפשרי שני ולא קם כמשה. אך המהרש"ל (יש"ש ב"ק פ"ח ס" נ"ג) כ' ע"ז וחידוש הוא בעיני, כי הרגל הלשון הוא, וגם אינו ביוש כ"כ למשה רבנו ע"ה, ועוד בסתמא לא כיון לגנאי רק שהפריז על מידותיו שאינו רוצה לקבל ממנו מחילה או פיוס. ומ"מ ראוי להחמיר עליו בתענית בה"ב, עכת"ד. ולשיטת המהרש"ל אם אומר ג"כ כלפי יהושע אילו היית כמו יהושע מלקין אותו, ומ"מ מסיק הט"ז כדעת השו"ע דדין זה שייך רק כלפי משה רבנו. וכן נראה דעת הגר"א (סקפ"ב).

ולפ״ז אם יגיד לחבירו אילו היית חכם כמו שלמה המלך, נימא מלקין אותו שהרי כי עליו ״ויחכם מכל האדם״ (מלכים א ה יא. ורש״י שם). ומ״ש ממשה שמלקין אותו. ונלע״ד שיש הבדל בדבר. שלמה המלך חכמתו גדולה משאר האנשים ואם יצויר שיהיה חכם כשלמה לא תתבטל בזה החכמה של שלמה. על אף שיש אדם שווה לו בחכמה. אבל אצל משה הדבר שונה. משום שעיקר מעלת משה זה ענוה. כך כתב בס׳ רוח חיים (אבות א א) שכל מה שזכה משה הוא בעבור הענוה שלו, ואלו היה עכשיו אדם עניו כמשה היה ודאי זוכה הוא בעבור הענוה שלו, ואלו היה עכשיו אדם עניו כמשה היה ודאי זוכה אפילו נגד הפחותים שבאנשים, ויראה עצמו כאילו הוא גרוע מכולם, וגם העבדים הפחותים ביותר יחשוב שהם יקרים בעיני ה׳ יותר ממנו. ומשה היה העניו ושפל ונמוך יותר מכל הדורות ולכן נתנה תורה על ידו. יוצא שמידת הענוה לא רק לבטל את עצמו אלא לכבד את כולם יותר ממנו כמו שכ׳ שם הענוה לא רק לבטל את עצמו אלא לכבד את כולם יותר ממנו כמו שכ׳ שם ביניני ה׳ יותר ממני וכבוד הוא לפני כאשר המה מכבדים אותי, זהו אמיתת בענינה ה׳ יותר ממני וכבוד הוא לפני כאשר המה מכבדים אותי, זהו אמיתת בדר עונה

יוצא שהאומר אילו היית כמשה הכוונה יעניוי כמו משה, ולפ״ז יתכן שלא שייך שיהיו שני אנשים שווים במידת הענוה. שרק מי שישפיל את עצמו יותר, ויכבד את חבירו יותר הוא העניו, וחבירו אינו עניו כלפיו. וכלפי משה לאחר שהעידה התורה הוא עניו מכל האדם, אילו יהיה עניו כלפי משה כבר ביטל את תוקף מידת הענוה של משה שהרי יש אדם יותר שפל ממנו, וזה ממש להוריד את משה ממדריגתו ומעלתו שהוא אינו עניו מכל האדם וזה בזיון גדול למשה. [וכמו שמשה גדול מאברהם במידה זו הגם שאמר ואנוכי עפר ואפר]. ולכן רק אצל משה מלקין אותו, שמדמה ששייך לבטל את מעלת משה.